Panambi n.19 Valparaiso DIC 2024

Narrativas y decires de mujeres.

DOl 10.22370/panambi.2024.19.5634
ISSN 719-630X

La experiencia a través del testimonio como praxis politica.

Narrativas e discursos das mulheres.

A experiéncia através do testemunho como pratica politica.

Women's narratives and sayings.

Experience through testimony as political praxis.

Valeria Ferndndez Hasan y Fabiana Grasselli

CONICET/UNCUYO

vfhasan@mendoza-conicet.gob.ar
fgrasselli@mendoza-conicet.gob.ar

“Como Alicia y su ovillo de lana, hilo de una Ariadna sin heroicidades que el gato
no cesa de enredar, el feminismo ha osado penetrar en el laberinto del lenguaje”

RESUMEN

En este trabajo nos interesa saber cémo
se articulan las experiencias de mujeres
transidas de la encarnadura sexuaday

las palabras disponibles/obturadas en

los discursos legitimados socialmente. A
partir de esto, trabajamos con la nocién
de testimonio y sus posibilidades para la
praxis politica feminista. Nuestro abordaje
asume el lenguaje como una praxis en

la que las experiencias de las sujetos
sexuadas establecen una dialéctica

con las palabras, con la situacién de
enunciacién y con el terreno de la historia.

Palabras claves: Testimonios; Narrativas;
Experiencia; Praxis feminista.

RESUMO

Neste trabalho interessa-nos saber como
se articulam as experiéncias das mulheres
em transicao da encarnagdo sexual e

as palavras disponiveis/obstruidas nos
discursos socialmente legitimados. A
partir disso, trabalhamos com a nocao

de testemunho e suas possibilidades
para a praxis politica feminista. Nossa
abordagem assume a linguagem como
uma praxis em que as experiéncias

dos sujeitos sexuais estabelecem uma
dialética com as palavras, com a situac¢ao

de enunciacdo e com o terreno da histéria.

Palavras-chave: Testemunhos; Narrativas;
Experiéncia; Praxis Feminista.

ABSTRACT

In this work we are interested in

knowing how the experiences of women
transitioning from sexual incarnation

and the available/obstructed words

in socially legitimized discourses are
articulated. From this, we work with the
notion of testimony and its possibilities
for feminist political praxis. Our approach
assumes language as a praxis in which the
experiences of sexual subjects establish a
dialectic with words, with the situation of
enunciation and with the terrain of history.

Keywords: Testimonies; Narratives;
Experience; Feminist Praxis.

1 Ambas autoras contribuyeron en igual medida en la produccién de este trabajo y el orden de aparicion se corresponde con el arbitrio alfabético, por tanto ambas deben ser
consideradas como primeras autoras al momento de difundir y/o citar el mismo.



1. De lo inefable al lenguaje como praxis:
las tensiones entre lo dicho y lo no dicho.
Nuestras preguntas

Eso no lo supe desde un principio, porque adn era inefable
para mi ese todo aquello que andaba buscando, pero lo
sé casi con certeza ahora y puedo incluso arriesgar una
definicion: todo aquello es todo lo otro; lo distinto a miy a
mi mundo; lo que se fortalece justo alli donde siento que lo
mio es endeble; lo que se transforma en panicoy en voces de
alerta alli donde lo mio se consolida en certezas; lo que envia
sefales de vida donde lo mio se deshace en descreimiento;
lo que parece verdadero en contraposicién a lo nacido del
discurso o, por el contrario, lo que se vuelve fantasmagérico
a punta de carecer de discurso: el envés del tapiz, donde los
nudos de la realidad quedan al descubierto. Todo aquello,
en fin, de lo que no podria dar fe mi corazén si me hubiera
quedado a vivir de mi lado. (Restrepo, 2001, pp. 8-9)

Un fragmento de la novela La multitud errante (2001) de
Laura Restrepo es la puerta de entrada para revisitar el nudo
complejo y denso que entrecruza las experiencias de mujeres,
los decires que el lenguaje habilita para ellas, la irrupcién del
gesto testimonial y la praxis politica. Es una entrada entre otras
posibles. La elegimos interpeladas por dos elementos presentes
en este soliloquio del personaje femenino protagonista: por una
parte, la alusién a la blsqueda de una mujer que se revela como
una experiencia ambigua de desconocerse y re-conocerse en
una identidad que resulta extrafia, aunque mas propia; y por
otra parte, la mencién a un saber que era inefable, pero que en
algin momento logra ser puesto en palabras. Estos elementos
nutren la sospecha esbozada por la personaje acerca de que hay
algo suyo y al mismo tiempo ajeno que se le presenta verdadero
porque no nace del discurso, el envés del tapiz donde los nudos
de la realidad quedan al descubierto, aquello que ha conocido
porque no se quedé a vivir de su lado, en otras palabras, porque
atraves6 un umbral, el del encuentro con otros/as, el umbral que
religa lo intimo y lo pdblico, lo personaly lo politico.

El itinerario que proponemos aqui gravita en torno de las
tensiones entre lo dicho y lo no dicho; entre lo habilitado en
una situacién histérica para ser pronunciado y aquello que
insiste/irrumpe en las fronteras de la enunciabilidad, el silencio
y la escucha; entre el pasado y el presente; entre lo singulary
lo colectivo. Para realizar este recorrido nos planteamos una
serie de preguntas que nos permiten, a la manera de una hoja
de ruta, tramar conceptos y argumentos: ;Cémo se articulan las
experiencias de mujeres transidas de la encarnadura sexuaday
las palabrasdisponibles/obturadas/silenciadas en losdiscursos
legitimados socialmente? ;Qué papel juega el gesto testimonial
como discurso disruptivo y como praxis politica feminista? ;De
qué manera los testimonios de mujeres muestran las huellas de
las condiciones histéricas que abren la posibilidad de que las
sujetos hableny sean escuchadas? ;En qué medida la dialéctica
entre pasadoy presente; recuerdo/vivenciay relato; experiencia
subjetiva y colectivizacién sorora de la experiencia configuran
las modulaciones de los testimonios de mujeres acerca de esas
experiencias? De lo que se trata en este trabajo, finalmente, es
de intentar un recorrido para pensar esa frontera mujeril de los
discursos, las narrativas, los testimonios desde una perspectiva
situaday encarnada.

Este abanico de interrogantes tiene como telén de fondo
una idea recurrente en planteos de pensadoras feministas
como Adrienne Rich y Audre Lorde acerca de que los espacios
construidos por mujeres para la politizacién de las opresiones
y malestares propician una palabra testimonial combativa. En
Nacemos de mujer (1996) Adrienne Rich plantea: “Estoy cada

Panambi n.19 Valparaiso DIC 2024

83

DOl 10.22370/panambi.2024.19.5634
ISSN 719-630X

vez mas convencida de que sélo el deseo de compartir una
experiencia privada y muchas veces dolorosa, puede capacitara
las mujeres para crear una descripcion colectiva del mundo que
sea verdaderamente nuestro” (1996, p.51). En el mismo sentido
Audre Lorde relata en La hermana, la extranjera:

Yo iba a morir tarde o temprano, hubiera hablado o no. Mis
silencios no me habfan protegido. Tampoco las protegera a
ustedes. Pero cada palabra que habia dicho, cada intento que
habia hecho de hablar sobre las verdades que alin persigo,
me acercd a otra mujer, y juntas examinamos las palabras
adecuadas para el mundo en que crefamos, mas alla de
nuestras diferencias. (1984, p.5)

En esta linea, nuestro abordaje insiste en asumir el lenguaje
como una praxis en la que las experiencias transidas de
una encarnadura sexuada establecen una dialéctica con las
palabras, con la situacién de enunciacion, con el terreno de
la historia.

El Hombre hace, dicen, y la Mujer es.
Haciendo y siendo. Hacery ser.

Vale, yo soy escribiendo, Hombre.

Yo soy contando.

(«Je suis la ol ¢a parle»,

dice la bella Héléne).

Yo soy diciendo y parlamentando.

Yo soy siendo

asi. ;Co6mo hago el ser?

Igual que soy haciendo.

()

La escritora en el trabajo

es rara, extrafia, particular,

sin duda, pero creo que no es

singular.

Tiende a lo plural.

Yo por ejemplo soy Ursula; seforita
Ursula Kroeber;

después, sefiora Le Guin;

Ursula K. Le Guin; esta dltima es

«la escritora», pero ;quiénes eran,
quiénes son, las otras?

()

He ahi el buen momento.

El momento en el que la escritora plural
encuentra lo que debe escribirse.

Ala luz del alba,

viendo con los ojos

del nifio al despertar,

tumbada entre el dormiry el dia,

en el cuerpo del suefio,

en el cuerpo de la carne,

que ha sido/es

feto, bebé, nifa, muchacha, mujer, amante, madre,
ha contenido otros cuerpos,

seres incipientes, mentes por despertar, o que no
despertarian,

ha enfermado, ha resultado herida, se ha curado,
ha envejecido, nace y muere, morira,
en el cuerpo mortal,

inagotable

de su trabajo:

He ahi el buen momento. (Le Guin, 2018, pp.278-280)

En conflicto con lo hegeménico, androcentrado y sexista,
las mujeres dicen a contrapelo, resisten al silencio, habitan
contornos en sus practicas discursivas, dan lugar a otras
escuchas, fundan modos propios de convertir lo innominado



en contenido para las resistencias y las luchas antipatriarcales.
Como senalan Yafiez y Grasselli (2018), la toma de la palabra
por parte de las mujeres es un intento inacabado por evocar
lo vivido desde un registro singular/colectivo que nombra y
cuestiona habitando ambivalenciasy ambigiiedades. Para ellas,
asumir lo arduo de decir la experiencia inconveniente y ensayar
su narrativa constituye un acto ético y politico para la praxis
feminista que hace audible lo inaudito y lo inscribe en el ambito
de lo pablico.

2. Experiencia, diferencia sexualy
lenguaje: el decir de las mujeres

Segln la fil6sofa argentina Ana Maria Bach, en la epistemologia
feminista se parte de la experiencia y se realiza un esfuerzo
permanente por reivindicarla, a sabiendas de que las voces de
las mujeres no s6lo no han sido escuchadas sino que han sido
desestimadas, encubiertas, o se las ha considerado subalternas
en el contexto del sistema androcéntrico occidental (Bach,
2010). Bach entiende esta subalternidad de las experiencias de
las mujeres en el sentido de que no hay institucion que escuche
y legitime el relato de las mismas; es decir que no pueden
llevar a cabo eso que se denomina “acto de habla”, en buena
medida porque carecen de autoridad para hacerlo, aun cuando
se trata de sus propios temas o problemas (embarazos, abortos,
violencias, abusos, etc.).

Un concepto de experiencia productivo para anudar en este
sentido es el que proviene del trabajo de los intelectuales
ingleses pertenecientes al circulo de Birmingham. E.P. Thompson
sostiene que la experiencia es una dimensién que permite
percibir los modos de agencia politica de los sujetos frente a
las condiciones heredadas del pasado. Pasado y presente se
entrecruzan en la experiencia, también lo subjetivo y lo objetivo,
lo individual y lo colectivo (2001). Esta nocién de experiencia
asi legada por Williams y Thompson remite a comportamientos,
acciones, pasiones, resistencias, sentimientos, percepciones;
una gama amplia de registros del mundo anclados a una
subjetividad atravesada por la relacion entre pasado vy
presente en el marco de un terreno no elegido, marcado por
las circunstancias histéricas. Entendida de este modo, la
experienciaincluye la repeticién de la vida cotidiana, y al mismo
tiempo, los acontecimientos decisivos, las transformaciones
en las condiciones de vida (Thompson, 2002). En referencia
a Thompson, especialmente, la dimensidn subjetiva resulta
central para considerar lo corporal en relacién a la experiencia
en la tradicion de los estudios culturales britanicos, es decir, su
caracter sexuado. Los ecos se ligan, en este sentido, con la idea
de experiencia que aportan los estudios feministas. Como ha
sefnalado Bach (2010) pero también Dorothy Smith (1989), Shari
Stone- Mediatore (1999), Adrienne Rich (1996), entre otras, la
experiencia remite fundamentalmente a poner de relieve la
diferencia corporal y las consecuencias politicas que esto tiene
para las mujeres. Desde los grupos de concienciacion hasta
la exposicion de las marcas sexuales, corporales y subjetivas
en la construccion del conocimiento, la de experiencia es
una categoria ampliamente trabajada por la teoria feminista
por sus potencialidades para pensar de modo complejo sus
anudamientos entre lo subjetivo, lo corporal, el tiempo, la
ubicacién (Fernandez Hasan, 2018). Stone-Mediatore (1999) la
define como ubicada, fuente de critica y rebelién, marcada por
relaciones de dominacién y generadora de discursos y practicas
que permiten recordar y relatar vivencias de dominacion vy
resistencia.

Esta conceptualizacién permite historizar los modos de transitar
las vivencias, de significarlas, de nombrarlas, de politizarlas,
o bien, de no poder hacerlo, de intentarlo sin conseguirlo. La

Panambi n.19 Valparaiso DIC 2024

84

DOl 10.22370/panambi.2024.19.5634
ISSN 719-630X

temporalidad surge como un elemento clave, asi como el vinculo
con el ambito de lo colectivo que se juega en la elaboracién,
interpretacion y narracién de las experiencias de mujeres. Es
decir que la puesta en el orden del lenguaje de las experiencias
tiene para las mujeres la complejidad de producirse en una trama
de posibilidades e imposibilidades dadas por las condiciones
historicas (politicas, culturales, sociales) en las que esa
experiencia es atravesada, recordada, significada y relataday al
mismo tiempo aunque no siempre de manera explicita, cémo
aparece tematizada la relacion cuerpo/experiencia y hasta
dénde esa relacion puede expandirse. En este sentido, Yafiez
y Grasselli (2018) se preguntan por las condiciones en las que
podemos escribir las mujeres y si existe la posibilidad efectiva
de legitimar las voces de las escrituras mdltiples vinculadas a la
diferencia sexual, racial, de clase.

Aproximarse a este conjunto de tensiones implica comprender,
como lo plantearan Bajtin (1989) y Voloshinov (1976), que
el lenguaje en el cual se dice la experiencia es un campo de
disputa ideolégica. Para el Circulo Bajtin, la palabra es una arena
de combate dado que el significado del signo estd acufiado
socialmente en el marco de la lucha de clases, lo que produce
que en él convivan en conflicto valoraciones hegemoénicas
y subalternas. Los sectores dominantes en su necesidad de
mantener un orden establecido se esfuerzan por impartir al
signo ideolégico un caracter univoco, por extinguir u ocultar
la lucha entre los juicios sociales de valor que aparecen en su
seno. No obstante, en los momentos de crisis sociales o cambios
revolucionarios, cuando el combate social se encuentra en un
punto algido, los sentidos silenciados salen a la superficie con
valoraciones opuestas a los acentos hegemoénicos, en pugna
por apropiarse del signo.

La tradicion de la filosoffa del lenguaje se encuentra con
algunos de los planteos de la teoria feminista que, tomando
como punto de partida el hecho de que las relaciones de
dominacién patriarcales se entrelazan con las relaciones de
dominacién capitalistas, sefnalan la posicion de subalternidad
y marginalidad politicas, sociales, econdmicas, culturales y
también discursivas en las cuales esas relaciones de dominacién
colocan a las mujeres. Como sefiala la teérica italiana, Giulia
Colaizzi (1990, pp.17-18), sea cual sea la clase social explotada
en los diferentes estadios del desarrollo econdémico, las mujeres
siempre han sido explotadas en cuanto tales, desde el momento
en que, excluidas de los procesos de produccion y del control
de los medios de produccién, han sido relegadas al papel
‘natural’ de re-productoras de la fuerza de trabajo: un papel al
que no se la ha otorgado ninglin tipo de reconocimiento social.
Las mujeres, por ello, han tenido que soportar una forma de
explotacién que ha sido al mismo tiempo explotacién de clase
y explotacién de género y que ha pasado por la expropiacion
y cosificacién de sus cuerpos, usados no sélo para reproducir
otros cuerpos con destino a la sociedad productiva de los
varones, sino como objetos para el placer masculino y para el
intercambio que consolida la economia patriarcal y los lazos
entre los varones. En este marco, Colaizzi (1990) sostiene que
las sociedades patriarcales no son sé6lo regimenes de propiedad
privada de los medios de produccién, también lo son de la
propiedad lingliistica y cultural, sistemas en los que el nombre
del padre es el (inico “nombre propio”, el nombre que legitimay
otorga autoridad y poder, el logos que controla la produccién de
sentidos y determina la naturaleza y cualidad de las relaciones,
el modus propio de interaccién humana.

Por su parte, Patrizia Violi (1991) plantea que, dado que la
diferencia sexual constituye una dimension fundamental de
nuestra experiencia y de nuestra vida, y que no existe ninguna
actividad que no esté en cierto modo marcada, sefialada, o



afectada por esta diferencia en alguna de sus facetas, el hecho
de que el lenguaje tienda a la neutralizacién e invisibilizacién
de la diferencia sexual, esto debe interpretarse como la
inadecuacion del lenguaje con respecto a las mujeres (Violi,
1991, pp.14-15). Se trata de reconocer que varones y mujeres no
se encuentran en la misma posicién ante el lenguaje porque la
diferencia entre masculino y femenino no esta simbolizada en
el mismo nivel, es decir, conforme a las diferencias especificas,
sino que ya esta inscripta seglin una doble articulacion de
sujeto y objeto, de primer término y de término derivado, de
término definidor y su negacién. De este modo, las mujeres se
encuentran atrapadas en una situacién paradéjica: situadas
como sujetos hablantes en un lenguaje que ya las ha construido
como objetos. Para acceder a la posicion de sujetos, las
mujeres tienen que identificarse con la forma universal, la de
lo masculino, y negar por tanto lo especifico de su género,
invalidando la diferencia. Esta diferencia se convierte en aquello
de lo que no se puede hablar, no se llega a mencionar, no en
virtud de una imposibilidad metafisica, sino como resultado de
una exclusién, una prohibicién histérica. Las experiencias de
las mujeres se sitlan en el espacio de lo no dicho de la cultura
masculina, lo no dicho desde el punto de vista histérico, no
su indecible ontolégico (Violi, 1991). El siguiente extracto de
“Egoista” de Leila Guerriero habilita, a través del repaso de la
rutina diaria, descorrer los velos de lo no dicho (por oscuro, por
abyecto, por misero) y que, al mismo tiempo, por ser prohibido
para las mujeres, permite entre los resquicios, la entrada de la
felicidad.

Fue un dia tan bueno. Un dia como un trozo de tela bien
planchado. Como un vidrio sin macula. Como una madera.
Sin mas planes que levantarse y vivir. Un dia sin secretos. Sin
prisa por terminar nada porque no habia nada que empezar:
no hacfa falta. Un dfa sin ganancias ni pérdidas, sin sucia
ansiedad, sin impaciencia. Un dia como una casa donde todo
estd hecho. Sélido. Limpio. Recto. ;Qué fue? Todo estaba en
orden. Todo estaba donde debia estar. Nada puede hacerle
dafio a un dia como ese, que llega desde el centro de la
tierra y se planta sobre la superficie como una caja perfecta,
blanca, reluciente. ;Fue el sol, fue la temperatura, fue la luz,
fueron las gatas que se corrian entre ellas, fue el paseo en
auto, fue la misica, fue la merienda con mermelada recién
hecha, fue la caminata sin rumbo, fue esa pelicula inesperada
en la television? Claro que no. Fue algo vil. Que vino del sitio
del que provienen (toda) la felicidad y (toda) la desdicha. Fue
que el dia anterior, después de horas de maldita paciencia,
de esclava paciencia, de espera lenta y dura, de estar quieta,
de permanecer con la tozudez de un pescador clavando
palabras trabajosamente en la pantalla de la computadora
—como pequeiios cortes infectados, como cofres inconexos,
como cosas muertas— sin que nada pasara, el viejo engranaje
de toda la vida se puso en marchay un pequefio vibrién débil
y movedizo broté dentro de mi y me abalancé sobre él y lo
hice rodar como una piedra modesta, de aqui para alla, hasta
que lo apreté entre los dientes 'y, como quien lleva su presa al
rio, lo ahogué en un nido de frases, y de ese infimo cogollo de
emocién salié algo, chorreante, que era lo que yo queria. Fue
eso, nada mas. Unas cuantas palabras. Un péarrafo. No otra
cosa. Una felicidad egoista, miserable y pasajera (Guerriero,
2019, p.101).

Leonor Calvera, en este sentido, reflexiona acerca de que
las mujeres, en tanto sujetos subalternos, inscriben sus
experiencias bajo los “umbrales de tolerancia del patriarcado”
(1990). Asi, los modos de decir esas experiencias, los relatos y
narrativas, las formas de nombrar ingresan en el lenguaje, por
asi decirlo, alienadas, expropiadas de un sentido para si, o bien,
ambivalentes, en resistencia; también violentando las palabras,

Panambi n.19 Valparaiso DIC 2024

85

DOl 10.22370/panambi.2024.19.5634
ISSN 719-630X

ensayando otros decires. No obstante, en momentos histéricos
en los que las correlaciones de fuerza y las conquistas de las
luchas de las mujeres abren una brecha, estas experiencias
logran arrebatarle al silencio y a los discursos dominantes un
locus de enunciacién y una palabra articulada como Sujeto
(Sujeta). Estas experiencias, al romper el silencio, quiebran
las “jerarquias epistémicas” de los discursos dominantes y
de las instituciones que los sostienen (Calvera, 1990). Esa
palabra mujeril dice rechazando el lugar de otredad impuesta
y empufando la inscripcién en el orden de lo politico, del
lenguaje y de una tradicién histérica las vivencias silenciadas
y marcadas, no sélo por las opresiones de clase y raciales, sino
también por las consecuencias politicas de la diferencia sexual.

3. Las modulaciones discursivas mujeriles
como gesto: el valor ético y politico de la
palabra testimonial

Como sefialaran Pécheux (1976) y Angenot (2010), el discurso,
socialmente situado, dice aquello que es posible a partir de lo
que se ha denominado condiciones histéricas de decibilidad.
De manera que en esta tensidn entre el orden de lo real y el del
lenguaje se teje la materia discursiva sobre las experiencias de
mujeres.

En la misma tradicién de Bajtin, Angenot concibe al discurso
como un hecho inscripto histéricamente y acentuado a partir de
determinada evaluacion social. El discurso social implica una
mirada totalizadora de un complejo entramado de voces que dan
cuenta de lo enunciable y lo decible en una instancia especifica
de la historia. A su vez, esa aceptabilidad generalizada en las
producciones discursivas de una sociedad dada supone la
existencia de cierto orden hegeménico como regulador basico
del discurso social, aunque ese orden no sea exclusivamente
discursivo, sino que se relacione intimamente con “los sistemas
de dominacién politicay explotacion econémica que caracterizan
una formacion social” (Angenot, 2010, p.29). No obstante, en
diadlogo con el pensamiento gramsciano, Angenot sostiene que
si la hegemonia instituye un orden dominante esto no implica
inexistencia o anulacion total de contradicciones. La hegemonia
aparece, mas bien, como el efecto de miltiples conflictos en
una relacion dialéctica de dominaciones y resistencias.

En articulacion con esta perspectiva podemos vincular la idea
de que las modulaciones discursivas desde las cuales las
mujeres ponen en palabras sus experiencias marginalizadas se
configuran a contrapelo de lo hegemoénico, es decir, se articulan
en un gesto de palabra testimonial capaz de perforar aquello
que se acepta como lo decible y lo audible. Para Foucault
(2002), el sistema de relaciones entre lo no dicho y lo decible
en tanto enunciado define “el archivo”. El archivo se ubica
entre la langue, la posibilidad de decir, y el corpus, conjunto
de palabras ya dichas o pronunciadas o escritas efectivamente
(Foucault, 2002). Por el contrario, Agamben define al testimonio
como el “sistema de relaciones entre el adentro y el afuera de la
langue, entre lo decible y no decible en toda lengua; o sea, entre
la potencia de deciry su existencia, entre una posibilidad y una
imposibilidad de decir’ (Agamben, 2002, pp.151-152).

Estas conceptualizaciones de Agamben resultan valiosas
puesto que sefialan que la potencia seméantica y performativa
de un enunciado testimonial radica en el hecho mismo de que
tenga lugar (Agamben, 2002, p.144). El concepto de archivo
corresponde basicamente al sistema general de la formacion
y de la transformacién de los enunciados que configuran un
campo de saber. Es aquello que puede ser dicho. Se trata
de las reglas que fijan los limites del juego y que permiten la
reactualizacion permanente de esas mismas reglas. La nocion



de testimonio es una potencia que adquiere realidad mediante
una impotencia de decir, imposibilidad que cobra existencia por
medio de la posibilidad de hablar. Su existencia reenvia al afuera
del lenguaje, es decir, su haber sido puesto en palabras sefiala
la contingencia histérica de sus condiciones de produccién. Por
ello mismo “el testimonio”, al contrario del archivo que concibe
al sujeto como “simple funcién” o como “posibilidad vacia”,
instaura la relacién entre la posibilidad de deciry su tener lugar,
entre la posibilidad de deciry la imposibilidad de decir, como
contingencia, como un poder no ser.

Deborah Levy, en “Cosas que no quiero saber” (2019) muestra de
qué manera aquellas experiencias que no estaban destinadas
a ser dichas, irrumpen, son narradas y se vuelven politicas al
colectivizarse.

La Madre era La Mujer que el mundo entero habia imaginado
hasta la saciedad. Costaba mucho renegociar la fantasia
nostalgica del mundo acerca de nuestro propdsito en la vida.
El problema radicaba en que también nosotras albergabamos
toda suerte de imaginaciones descabelladas acerca de lo
que deberia «ser» la Madre y nos atormentaba el deseo de
no decepcionar. Todavia no habiamos comprendido del
todo que la Madre, tal como la imaginaba y politizaba el
Sistema Social, era un engafio. El mundo queria més a esa
falsa ilusion que a la madre. De todos modos, nos sentiamos
culpables ante la idea de desvelar el engafio por si el nicho
que habfamos construido para nuestros amados hijos
y nosotras mismas se nos derrumbaba alrededor de las
deportivas sucias de barro, cosidas probablemente por nifios
esclavos en talleres tercermundistas repartidos por todo el
planeta. Era misterioso porque a mi me parecia que el mundo
masculino con sus proyectos politicos (jamas a favor de los
ninosy las mujeres) en realidad sentia celos de la pasion que
nos despertaban nuestros hijos. Como todo lo relacionado
con el amor, nuestros hijos nos hacian inmensamente felices
—e infelices—, pero nunca tan desgraciadas como nos hacia
sentir el neopatriarcado del siglo veintiuno. Se nos exigia
ser pasivas pero ambiciosas, maternales pero eréticamente
enérgicas, abnegadas pero realizadas: teniamos que ser
Mujeres Modernas Fuertes al tiempo que viviamos sometidas
a todo tipo de humillaciones, tanto econdémicas como
domésticas. Si bien nos sentiamos culpables por todo casi
todoeltiempo, no estdbamos seguras de qué habiamos hecho
mal (...) Adrienne Rich, a la que estaba leyendo por aquel
entonces, lo decia exactamente asi: «Ninguna mujer esta
completamente integrada en las instituciones concebidas por
la conciencia masculina». Eso era lo raro. Para mi empezaba a
evidenciarse que la Maternidad era una institucion concebida
por la conciencia masculina. Esta conciencia masculina
era inconsciencia masculina. Necesitaba que sus socias,
que ademas eran madres, pisotearan sus propios deseos
y atendieran primero a los deseos masculinos y luego a los
deseos de todos los demds. Nosotras probdbamos a anular
nuestros deseos y descubriamos que se nos daba bien. E
invertiamos gran parte de nuestra energia vital en crear un
hogar para nuestros hijos y nuestros hombres (Levy, 2019,
pp.15-16).

Elvalor politico y ético del testimonio radica justamente en que
relata una vivencia destinada a no ser dicha, y sin embargo
narrada. Si se consideran los discursos como praxis social que
se inscribe en el terreno de la historia, su emergencia porta la
evidencia no s6lo de una irrupcién en el archivo (lo habilitado
para ser dicho, recordado, pronunciado, narrado), sino
concomitantemente de un momento de ensanchamiento de los
margenes de aceptabilidad de lo que puede ser pronunciado y
escuchado. Esa apertura para la enunciabilidad y la audibilidad

Panambi n.19 Valparaiso DIC 2024

86

DOl 10.22370/panambi.2024.19.5634
ISSN 719-630X

se configura en un movimiento dialéctico a partir del cual la
posibilidad de lo narrable es habilitada por procesos sociales y
politicos, porencuentros de trayectorias singulares marcadas por
esos procesos, por entramados de solidaridades entre sujetos/
as; y al mismo tiempo, el acontecer mismo del testimonio
impacta sobre ese devenir histérico, colectivo y subjetivo. Por
ello, consideramos que entre el relato singular y el archivo se
establece una relacion tal que abre o cierra la posibilidad de
que los/las sujetos hablen, de la misma manera que modela las
formas de narracién de las experiencias politicas y las maneras
de (re)significarlas. Asi, las formas de recordar/olvidar/
narrar/nombrar la experiencia de la sexuacion dependen de
las condiciones histérico-sociales. En ese sentido es posible
reconocer momentos que marcan inflexiones significativas para
la emergencia de relatos testimoniales sobre experiencias de
mujeres que se articulan como una praxis politica.

. Narrativa testimonial como praxis
eminista

Esta nocion de testimonio, configurada sobre la tension entre
experiencia y lenguaje, tiene para la reflexiéon feminista dos
dimensiones insoslayables imbricadas con la praxis politica:
la tensién que establece entre pasado y presente, y la relacién
entre lo singulary lo colectivo.

La palabra testimonial de mujeres refiere a relatos que,
desde una mirada benjaminiana, suelen “aduefiarse de
un recuerdo tal como éste relampaguea en un instante de
peligro” (Benjamin, 1982: 108). Ello implica capturar una
imagen del pasado que reclama hilvanar la historia de los/las
derrotados/as reconstruyéndola desde el presente, a partir
de las significaciones elaboradas desde el ahora, en vinculo
con las necesidades de las luchas actuales y su inscripcion en
una tradicién de rebeldia. Ese instante de peligro en el cual
se toma la palabra testimonial constituye un momento de una
peligrosidad doblemente orientada, dado que, por una parte,
tine la situacion de enunciacion de lo rememorado/dicho,
es decir, las condiciones materiales y subjetivas en que el
testimonio es pronunciado, y por otra, impregna los efectos del
enunciado en el presente por constituir una intervencién politica
contrahegemoénica y antipatriarcal.

Para aquellas personas de nosotras

que fuimos marcadas por la impronta del miedo,

esa linea leve del centro de nuestras frentes,

de cuando aprendimos a temer mamando de nuestras madres
porque con este arma,

esta ilusién de que podria existir un lugar seguro,

los pies de plomo esperaban silenciarnos.

Para todas nosotras personas,

este instante y este triunfo

supuestamente, no sobreviviriamos (Lorde, 1995, p.39).

Ana Amado sefala que si la experiencia sobre la cual se relata
en un testimonio es significada y elaborada desde el presente;
esos acontecimientos se “recrean” en la narrativa testimonial
desde una dindamica en la cual se pone en juego el devenir
identitario de los/las sujetos en el tiempo, asi como el didlogo
entre las memoriasindividualesylas memorias sociales (Amado,
2009, p.514). En un sentido similar, Pilar Calveiro dice que el
testimonio en tanto “practica resistente” es una actualizacién de
experiencias que parte del rescate de “escombros”, fragmentos
abandonados, recuperados, que se ensamblan de distintas
maneras de acuerdo con las urgencias de cada presente. “No
construye un relato completo, coherente, fijoy repetitivo ni se fija
en el pasado para traerlo supuestamente intacto sino que parte
de “lo roto (y lo derrotado), del “resto” recuperable, del que nos
hablaron tanto Benjamin como Agamben, para rearticularlo con



las urgencias actuales” (Calveiro, 2014).

Para aquellas de nosotras que escribimos, es necesario
examinar no sélo la verdad de lo que decimos, sino la
verdad del lenguaje que usamos para decirlo. Para otras, el
compromiso es compartir y difundir también esas palabras
que nos son significativas. Pero principalmente, para todas
nosotras, es necesario transmitir, con nuestros actos y
palabras, esas verdades en las que creemos y que sabemos
mas alla de lo racional. Porque sélo de esta manera podemos
sobrevivir: participando en un proceso de vida creativo y
continuo, un proceso de crecimiento.

Y nunca es sin miedo; a la visibilidad, a la inclemente luz
del escrutinio y quizas de los juicios. Al dolor, a la muerte.
Pero ya hemos sobrevivido a todo eso, en silencio, excepto
a la muerte. Y constantemente me recuerdo a mi misma
que si hubiera nacida muda, o hubiera mantenido un voto
de silencio durante toda mi vida para estar a salvo, aun asf
habria sufrido y aun asi moriria (Lorde, 2019, pp.31-32).

Walter Benjamin conceptualiza la figura del narrador (a), es
decir, aquel que ha sabido cobijar las narraciones quebradas
por la vivencia de la violencia, restos de discursos recuperados
de los desgarramientos que produce la opresién, y aguardar
el momento para re-articularlos laboriosamente en relatos
resignificados desde un presente en el que se pueda inscribir
esa historia como experiencia histérica colectiva (Benjamin,

1991).

Desde temprana edad tuve un sentido muy claro de quién
era, de lo que queria y de lo que era justo. Tenia una voluntad
fuerte, era testaruda. Esa voluntad intentaba continuamente
movilizar mi alma bajo mi propia soberania, vivir mi vida a mi
manera, por muy inapropiada que les pareciera a los demas.
Terca. Ni siquiera de nifia era obediente. Era “haragana”.
En lugar de plancharle las camisas a mi hermano pequefio
o limpiar los armarios, me pasaba largas horas estudiando,
leyendo, pintando, escribiendo. Cada pedacito de fe en mi
misma que habia reunido concienzudamente se llevaba
una golpiza diaria. Nada en mi cultura me proporcionaba
aprobacién. Habia agarrado malos pasos. Algo en mi estaba
“muy mal”. Estaba mds alld de la tradicién (Alzaldia, 2016,
p.56).

Este extracto de Bordelands, La frontera de Gloria Anzaldda
nos interna en esas narrativas subalternas donde opresiones
cruzadas (género, racialidad, clase) dan cuenta de diferentes
violencias superpuestas, dichas dolorosa y descarnadamente.
Segln Benjamin (1987), el procedimiento del montaje aparece
como la estrategia narrativa central de este tipo de relato
testimonial. Si entendemos el montaje literario en términos
benjaminianos, lo que emerge en primer plano, es la técnica de
construccién de lo narrado, puesto que se pone al descubierto
el proceso de produccion de los relatos, es decir, se propone ala
escritura como actividad o mas bien como praxis. En tal sentido,
el montaje genera varias implicancias estético-politicas en
relacién a lo testimonial. Aqui Anzaldda, nuevamente:

parece que no puedo levantar mi dnimo. estoy acunada en
los brazos de Coyolxauhqui, habitando las profundidades de
la noche de la conciencia. se siente como si aqui es donde
necesitara estar por ahora. necesito honrar la oscuridad.

aca un poema que escribf ahora-el primer borrador de mierda:
Sanando heridas

He sido abierta de par en par

por una palabra, una mirada, un gesto-

de mi misma, pariente y extrafa.

Panambi n.19 Valparaiso DIC 2024

DOl 10.22370/panambi.2024.19.5634
ISSN 719-630X

Mi alma salta,

se escabulle, se esconde

rengueo aquiy alla

buscando consuelo

tratando de convencerla de que vuelva a casa
pero la mi que es casa

se ha vuelto una extrafia sin ella.

Gimiendo, tiro de mi pelo

chupo el moco vy lo trago

coloco ambas manos sobre la herida

que después de todos estos afios

alin sangra

sin darme cuenta nunca que para sanar

tiene que haber heridas

para reparar debe haber dafio

para luz debe haber oscuridad (Anzaldia, 2021, p.260).

En primer lugar, una escritura que revela su construccion
misma, expone su hechura a partir de materiales que han sido
rescatados como consecuencia de bldsquedas y hurgamientos, y
que luego han sido enlazados para producir el relato testimonial.
Los textos no son presentados como objetos acabadosy puestos
en circulacién, sino que se manifiestan como el resultado de un
proceso previo, es decir, se trata de un trabajo de produccion
que queda en evidencia y que estd dado fundamentalmente
por la manipulacién y organizacion critica de materiales
discursivos dispersos a causa del desarrollo de la lucha entre
grupos sociales. AsT, esta estrategia permite reconocer que la
realidad histérico-social constituye un “campo de batalla”, que
los fragmentos recuperados son huellas que dan cuenta de las
fracturas, desgarramientos y discontinuidades que caracterizan
a la historia de los vencidos, una historia “intermitente”,
“subterrdnea” y “espasmddica” marcada por el conflicto entre
clasesy sus parciales y transitorias resoluciones.

La historicidad del testimonio, es decir, el hecho de que la
palabra testimonial se diga y se re-signifique desde el presente,
es la fuente de su vitalidad como praxis politica. Los distintos
presentes desde los cuales se ha actualizado y se actualiza la
experiencia habilitan nuevas miradas e interpretaciones, nuevas
articulaciones entre las batallas colectivas libradas contra las
injusticias del pasado y las luchas contra las violencias del
presente, nuevos modos de nombrar, conocer, otorgar sentido
subjetivo y social a una experiencia que hasta el presente
ha permanecido inefable. En este sentido, el testimonio
desplaza, a la luz de los distintos escenarios histéricos, las
fronteras entre lo dicho y lo no dicho. Al mismo tiempo invita,
como sugiere Olga Grau (2013), literata y pensadora feminista
chilena, a considerar la dificultad de encontrar las palabras para
nombrar algo que queda pendiente, que no se deja nombrar
tan simplemente, como una especie de buen augurio, como
una posibilidad promisoria. Lejos de los planteos académicos
que ponen el énfasis en los limites del lenguaje para nombrar
la experiencia y de los posicionamientos que insisten en que la
experiencia no existe por fuera de la narracién; elegimos pensar
en las experiencias que no ingresan en el orden del discurso,
experiencias que tardan en adquirir nominacién, experiencias
que son dichas de modo ambivalente y contradictorio como
ese “resto” no enunciado todavia, que excede al lenguaje y
que espera que seamos capaces de crear nuevas palabras y
discursos para nombrarlo y problematizarlo.

Por primera vez, la puerta de su habitacion estaba cerrada.
La habian arreglado ya; una venda de tela blanca apretaba
su cabeza, pasando por debajo de la barbilla, recogiendo
toda la piel alrededor de la bocay de los ojos. Estaba cubierta
hasta los hombros por una sdbana, con las manos ocultas.
Parecfa una pequefia momia. Habfan dejado a cada lado de



la cama las barras destinadas a impedirle levantarse. Quise
ponerle el camisén blanco bordado que ella habfa comprado
antafo para su entierro. El enfermero me dijo que una mujer
del servicio se encargaria de hacerlo, y pondria también sobre
ella el crucifijo, que estaba en el cajon de la mesilla de noche.
Faltaban los dos clavos que fijaban los brazos de cobre sobre
la cruz. El enfermero no estaba seguro de encontrarlos. Esto
no tenfa importancia, yo deseaba que le pusiesen a pesar de
todo su crucifijo. Sobre la mesa de ruedas estaba el ramillete
de forsythias que yo habfa traido la vispera. El enfermero me
aconsejo que fuese en seguida al registro civil del hospital.
Durante ese tiempo harian el inventario de los efectos
personales de mi madre. Esta no tenfa ya casi nada suyo: un
traje sastre, unos zapatos de verano azules, una maquinilla
de afeitar eléctrica. Una mujer comenzé a gritar, la misma
desde hacia meses. Yo no entendia que todavia estuviese
viva y que mi madre estuviese muerta (Ernaux, 1988, pp.6-7).

Los testimonios y narrativas de mujeres han demostrado su
fuerza nominativa para crear un lenguaje-otro que constituye
una praxis colectiva de reconocimiento de las violencias y los
silenciamientos, al mismo tiempo que habilitan la critica y la
posibilidad de transformaciéon de la situacion de opresion. A
propdsito, Stone-Mediatore (1999) sugiere que la experiencia
diaria de las mujeres como parte de los sectores subalternos
estd no sélo delineada por el discurso hegemoénico, sino
que contiene elementos de resistencia, contrahegeménicos:
elementos que, cuando estdn estratégicamente narrados,
desafian las ideologias que naturalizan el orden social dado.
Asi la experiencia puede ser rearticulada de tal forma que
las imagenes narradas permitan confrontar esas tensiones
experimentadas mas constructivamente (Stone-Mediatore,

1999, p.97).

La experiencia que facilita la constitucién de discursos de
oposicion y que alienta practicas contrahegeménicas esta
compuesta por tensiones entre experiencia y lenguaje; esas
tensiones transforman los procesos colectivos de resignificacion
enunadinamicahistéricainacabable, infinita. Tensiones que son
soportadas subjetivamente como contradicciones dentro de las
experiencias, es decir, refieren a conflictos entre la percepcién
que se tiene del mundo -construida ideolégicamente-, y las
reacciones a estas imagenes a mdltiples niveles politicos,
psicolégicos, discursivos e incluso corporales. Esa incomodidad
con el discurso excede lo que esta expresado en las categorfas
discursivas dadas (dominantes), las rebasa, permitiendo
repensar las tensiones entre la experienciay el lenguaje recibido
y abrir un trabajo de articulacién a contrapelo. Los relatos sobre
experiencias pueden contribuir a percibir contradicciones en la
propia experiencia, facilitando un hablar, un escribiry un hacer
de oposicidn (Stone-Mediatore, 1999).

Malestares, ambivalencias y contradicciones que atraviesan las
experiencias a menudo surgen, como ha visto Dorothy Smith
(1989), a partir de un didlogo entre lo vivido y la necesidad de
evocarlo, para uno/a mismo/a o para algin/a interlocutor/a. La
dimensién de lo colectivo resulta crucial en la medida en que
el terreno discursivo de un “nosotras” desnaturalizador de las
experiencias neutralizadas, invisibilizadas, marginalizadas,
silenciadas cobra sentido politico cuando resuena en las
experiencias de otras, en sus balbuceos, en sus historias dichas
desafiando los mandatos de silencio, en sus gritos. También
cuando se hace audible para otrasy otros a partir de la existencia
de un dialogo en el que se re-escribe la experiencia personal
como parte de la lucha com(n. Se trata de la toma de la palabra
por parte de las mujeres en un intento inacabado por capturar al
menos una parte de la vivencia corporizada, evocando lo vivido
desde el presente y desde un registro colectivo que nombra y

Panambi n.19 Valparaiso DIC 2024

88

DOl 10.22370/panambi.2024.19.5634
ISSN 719-630X

cuestiona habitando tensiones y ambigiiedades.

El hombre de la bolsa era uno y se llevaba nifios.
Las mujeres de la bolsa somos muchasy salimos de ellas para
que no haya ni una menos.

Hay una historia politica de la bolsa. Si la cartera era
miticamente revoltijo cosmético, dej6é de serlo cuando
escondié armas revolucionarias, panfletos militantes,
cuadernos de estudio, libros y planos; la bolsa la amplia y
hace funcional,

(Y la bolsa de basura? Sacarla implica expulsar afuera
del hogar los desechos de la vida productiva. Cuando
aparecieron las bolsas de consorcio, el objeto pasaba por el
espacio que el feminismo llam6 del llamado trabajo invisible
a herramienta laboral del encargado de edificio; la utilerfa del
asesino hoy incluye la bolsa y el container, la cloacay el pozo
ciego en donde la razén practica devela un horror semiético:
las mujeres son basura.

Activar desde la bolsa no significa invitar a una identificacién
sacrificial o melancélica con las victimas; ocupar el lugar en
donde se encubrié el cadaver y romperlo para leer y hablar
es evocar aquello que la muerte tiene para decir alin desde
el silencio, por eso de que “el cadaver habla”, da sefiales de
su identidad, pistas que llevan al asesino como lo demuestra
la tradicién politica del Equipo Argentino de Antropologia
Forense.

Que la bolsa se transforme en el simbolo del luto populary
el compromiso porque no haya ni una menos (Moreno, 2019,
pp.220-221).

Decir la experiencia, pronunciar un testimonio, constituye un
acto éticoy politico para la praxis feminista, porque hace audible
lo inaudito y lo inscribe en el &mbito de lo plblico. De Lauretis,
en su texto, Alicia ya no (1992) hace alusién a un discurso de
la confrontacion como estrategia de audibilidad y decibilidad
a partir de la certeza de la multiacentualidad del lenguaje, es
decir, de la disputa por el sentido que es constitutiva de todo
enunciado, de la controversia que puebla al lenguaje con las
intencionesde los otros, con losacentosdelosamosyde quienes
resisten. Su planteo sostiene que las mujeres no podemos
entrar en “una conversacién” en tanto sujetos sin provocar una
discusion, sin rechazar los sentidos hegeménicos patriarcales,
sin visibilizar el malestar generado por la contradiccion de tener
que usar la “lengua de los amos”. El rechazo a las metaforas
anquilosadas, el cuestionamiento del cddigo, la redefinicion del
contexto hace posible una lucha por la institucién de los modos
de decir la vida (De Lauretis, 1992, pp.13-15). La articulacion
misma de esta palabra testimonial se presenta como un gesto
de rebeldia frente al orden patriarcal, desafia sus limites,
deconstruye sus naturalizaciones, expande para nosotras el
horizonte de “lo posible” y construye nuevas metéforas, otras
narrativas que nos permiten mundos alternativos.



DOl 10.22370/panambi.2024.19.5634

Panambi n.19 Valparaiso DIC 2024 ISSN 719-630X

Consideraciones finales. El decir
politico de las mujeres

Los testimonios feministas que relatan experiencias exhiben los tensos vinculos entre lo subjetivoy lo colectivo configurados
en trayectorias vitales en las que el relato de la experiencia muestra la dialéctica existente entre el ser humano y su
temporalidad como lo vivido draméticamente por una sujeto, en un terreno no elegido, histéricamente marcado.

Como sefialan Claudia Bacci y Alejandra Oberti (2022, p.11), el estatuto del testimonio en relaciéon con la construccion
de memorias reside en comprenderlo como un acto disruptivo, polifénico y controversial donde el nudo entre lenguaje,
experiencia y subjetividad singular/colectiva deviene en practica social y politica. Todo testimonio que es producido, o
bien leido, en clave feminista, es decir desde una politica discursiva antipatriarcal, es un acto de desobediencia politica
que opera de modo disruptivo, desplazando los limites de lo decible y lo audible, haciendo narrables otros pliegues de la
experiencia, creando modulaciones para una ética feminista de la metafora: modos contestatarios de simbolizacién en una
dialéctica con el cuerpo, la diferencia sexual y las consecuencias que la sexuacion tiene en los trayectos vitales subjetivos
y colectivos de los sujetos feminizados.

Nos propusimos en este trabajo responder algunas preguntas nodales en torno a la relacién entre experiencias de mujeres
y su caracter sexuado; la manera en que los testimonios mujeriles permiten leer las marcas de su produccién, del momento
histérico en que emergen y de las posibilidades o limitaciones de quienes dicen para decir; de como la relacién entre
pasadoy presente, experiencia subjetiva y colectivizacién sorora, recuerdo y relato dan forma a modulaciones diferenciales
cuando las mujeres narran, configurando testimonios capaces no sélo de (re) crear una vida a partir de la memoria sino de
materializar mundos otros.

89



Referencias Bibliograficas

DOl 10.22370/panambi.2024.19.5634

Panambi n.19 Valparaiso DIC 2024 ISSN 719-630X

Agamben, Giorgio (2002). Lo que queda de Auschwitz. El archivo y el testigo. Homo sacer IlI,
Barcelona: Anagrama.

Angenot, Marc (2010). El discurso social. Los limites de lo pensable y lo decible. Buenos Aires: Siglo
XXI.

Anzaldia, Gloria (2021). Luz en lo oscuro. Buenos Aires: Hekht libros.

Anzaldiia, Gloria (2016). Borderlans. La frontera. Espafa: Capitan Swing.

Bach, Ana Maria (2010). Las voces de la experiencia. El viraje de la filosofia feminista, Buenos Aires:
Editorial Biblos.

Bacci, Claudia y Oberti, Alejandra (Comps.). (2022). Testimonios, género y afectos: América Latina
desde los territorios y las memorias al presente. Villa Maria: Eduvim.

Baijtin, Mijail (1989). Teoria y estética de la novela. Madrid: Taurus.

Benjamin, Walter (1987). El autor como productor. En: Tentativas sobre Brecht. Madrid: Taurus.
Benjamin, Walter (1982). Para una critica de la violencia, México: La nave de los locos- Premid editora.
Calveiro, Pilar (2014). Sentidos politicos del testimonio en tiempos del miedo. Ponencia.

Calvera, Leonor (1990). Mujeres y feminismo en la Argentina. Buenos Aires: GEL.

Colaizzi, Giulia (1990). Feminismo y Teoria del Discurso. Razones para un debate. En: Feminismo y
Teoria del Discurso. Madrid: Catedra.

De Lauretis, Teresa (1992). Alicia ya no. Feminismo, Semiética, Cine. Espafa: Ediciones CatedraS.A.
Ernaux, Annie (1988). Una mujer. Barcelona: Seix Barral.

Foucault, Michel (2002). La arqueologia del saber. Buenos Aires: Siglo XXI.

Guerriero, Leila (2019). Egoista. En Teoria de la gravedad. Barcelona: Libros del Asteroide.
Grau-Duhart, Olga (2013). La materialidad de los vinculos para pensar una (im)posible erética
politica. En: IX Jornadas de Investigacién en Filosofia, La Plata, Argentina. Disponible en http://www.
memoria.fahce.unlp.edu.ar/trab_eventos/ev.2910/ev.2910.pdf

Le Guin, Ursula K. (2018). Contar es escuchar. Sobre la escritura, la lectura, la imaginacién. Madrid:
Circulo de Tiza.

Levy, Deborah (2019). Cosas que no quiero saber. Barcelona: Penguin Random House Grupo Editorial.
Lorde, Audre (2019). Los diarios del cdncer. Buenos Aires: Ginecosoffa.

Lorde, Audre (1995). Letania de la supervivencia. En: The black unicorn. Londres: W W Norton &
Company.

Lorde, Audre (1984). La hermana, la extranjera. Madrid: JC Produccién Grafica-LIFS.

Moreno, Maria (2019). Mujeres de la bolsa. En: Panfleto. Erética y feminismo. Colombia: Penguin
Random House Grupo Editorial.

Pécheux, Michel (1976). Hacia el andlisis automdtico del discurso, Madrid: Gredos.

Restrepo, Laura (2001). La multitud errante, Buenos Aires: Grupo Editorial Planeta.

Rich, Adrienne (1996). Nacemos de mujer. La maternidad como experiencia e institucion. Valencia:
Ediciones Catedra.

Smith, Dorothy (1989). El mundo silenciado de las mujeres. Santiago de Chile: CIDE.
Stone-Mediatore, Shari (1999). Chandra Mohanty y la revalorizacion de la ‘experiencia’. En: Revista
Hiparquia, 10(1), Buenos Aires, Asociacién Argentina de Mujeres en Filosoffa, [1996], pp. 85 a 109.
Thompson, E. P. (2002). Prefacio. En La formaci6n de la clase obrera en Inglaterra. En: Obra esencial.
Barcelona: Critica.

Violi, Patrizia (1991). El Infinito Singular. Madrid: Catedra.

Voloshinov, Valentin (1976). El signo ideoldgico y la filosofia del lenguaje. Buenos Aires: Nueva
Vision.

Yaiiez, Sabrina y Grasselli, Fabiana (2018). Los vinculos entre lenguajes/experiencias/genealogias
en escritos de dos autoras feministas del sur. En: Cuestiones de género: de la igualdady la diferencia,
(23), Chile. pp. 265-280.

90



	Revista Panambi n°19 82
	Revista Panambi n°19 83
	Revista Panambi n°19 84
	Revista Panambi n°19 85
	Revista Panambi n°19 86
	Revista Panambi n°19 87
	Revista Panambi n°19 88
	Revista Panambi n°19 89
	Revista Panambi n°19 90

