
Panambí n. 1 Valparaíso nov. 2015 ISSN 0719-630X. 101-127. 

101 

Dérive; una aproximación al dispositivo estético 
de Jean-François Lyotard* 

José Miguel Arancibia Romero, Universidad de Chile 
criptico1972@gmail.com 

Resumen 

La filosofía francesa moderna ha hecho de la experiencia estética uno de los objetos 
más privilegiados de estudio, los que permiten reflexionar los aspectos no visibles de 
la modernidad histórica en que se circunscriben. Esta resignificación del arte hace que 
el objeto plástico no sea ya una representación (narrativa o transferencial), sino que 
exhiba sus fuerzas pulsionales en tanto dispositivo estético. En este contexto, el objeto 
del presente ensayo radica en el despliegue del término dérive propuesto por Jean-
François Lyotard en diálogo con la disciplina psicoanalítica y la filosofía moderna, al 
alero de las obras de Cézanne, Duchamp y Monory. 

Palabras clave 

Trieb, dispositivo pulsional, Figura, estética, sublime. 

Dérive; an approximation to the aesthetic device of Jean-François Lyotard 

Abstract 

The French modern philosophy has done of the aesthetic experience one of the most 
privileged objects of study; objects that allows thinking the not visible aspects of the 
historical modernity in which they limit themselves. This resignification of art implies 
that the plastic object is no longer a representation (narrative or transferencial), but 
exhibit his drive forces, as an aesthetic device. Under this assumption, the object of 
this essay is to develop the term dérive, proposed by Jean-François Lyotard in dialog 
with the psychoanalytic discipline and the modern philosophy, to the eaves of the 
works of Cézanne, Duchamp and Monory. 

Keywords 

Trieb, instinctual device, Figure, aesthetic, sublime. 

  

                                                             
* Recibido: 7 junio de 2015 / Aceptado: 1º de octubre de 2015. 



José Miguel Arancibia. Dérive; una aproximación al dispositivo estético… 

102 

Moderno 

Tan solo una palabra, pues, para articular estas reflexiones: deriva. 

Acogiendo la polisémica carga que ella contiene –desde pensar en las desviacio-
nes que un flujo energético se nos presenta, hasta la puesta en circulación o di-
rección “derivada” de una palabra, gesto, trazo o banda sonora percibida e inte-
rruptora de un tiempo homogéneo-empírico–, la deriva invoca a partir de ella 
misma cierto momento suspendido, una detención por la cual se tuerce y se en-
camina hacia otro rumbo una dirección trazada. O la expresión coloquial “ir a la 
deriva”, que menta cierta ausencia de orientación, p.e., de un navío entre dos ori-
llas. Mas no es privativa del mundo fenoménico deriva tal; la modernidad filosó-
fica, entendida como ejercicio crítico bajo postulados lógicos y éstos en el duro 
contraste con la realidad humana social, lleva dentro de sí un destino derivativo. 
Esquemáticamente diremos: si bien la modernidad tiene como sustrato la mani-
pulación o conducción del pensar puesta en el sujeto o, dicho así, en la facultad 
de pensar o cogito desde el cual orienta toda exterioridad (la primacía del res 
cognitaris respecto de su res extensa, como Descartes formulara), llevar a su pro-
pio cumplimiento dicho programa deriva necesariamente poner en cuestión la 
misma noción subjetiva desde la que parte. Como bien sospechamos ya, esta la-
bor crítica tiene tres momentos inaugurales; el sujeto no es sino también un de-
terminado constructo social regido por leyes económicas que lo alejan de su na-
turaleza genérica, alienándolo en determinadas formaciones ideológicas; junto a 
ellas, las valoraciones morales y metafísicas, que lo inducen hacia una despoten-
ciación de sus capacidades inventivas y creativas, convirtiéndose en simple corte-
sano de los valores estatuidos y, como tercer momento, la construcción de un 
ámbito normativo individual y colectivo, la conciencia, que bloquea y selecciona 
de las trazas íntimas, comportamientos y actitudes afines a las normas culturales 
y religiosas de origen. Se trata de la labor crítica que se encuentra ya en las for-
mulaciones dictadas por Marx, Nietzsche y Freud, donde su campo relacional ha 
situado en la interpretación el excedente subjetivo erigido a “conciencia falsa”, 
en forma de astucia o ilusión trascendental que el cogito moderno se nos muestra 
en la economía del capital, en los valores ontoteológicos y en la cultura. Pero aún 
más; estas interpretaciones reivindican, a su vez, la labor más íntima de toda tarea 
que asume el pensamiento, aquello denominado reflexión (Ricoeur, 2003: 22). La 
modernidad, leída en este sentido, es la pretensión filosófica más fiel a toda liqui-
dación emancipadora dictada desde la subjetividad; liquidación que, en un doble 
lazo, apunta a dar cumplimiento de ese programa ilustrado (el mandato latino 
sapere aude citado por Kant) y, en el sentido técnico, a darle fin. Sobre esta bisa-
gra de dos entradas podríamos situar la labor reflexiva de Jean François Lyotard 
como ejercicio dérive propiamente crítico. Sea que traduzcamos esta expresión 
gala por “desviación” o “derivación”, podríamos acogerla semánticamente –de 



Panambí n. 1 Valparaíso nov. 2015 ISSN 0719-630X. 101-127. 

103 

manera provisoria– en tanto: 1) cierta desviación entre lo activistamente político, 
fruto de las experiencias junto a Castoriadis en Socialismo o barbarie al alero del 
desplazamiento situacionista, y la decantación investigativa hacia 1979, que su-
pone el momento de inflexión epistemológica en La condición posmoderna. Des-
viación que indica, en una primera instancia, un desmarque del proyecto emanci-
patorio sociopolítico que promete la modernidad, deslegitimado como relato om-
nicomprensivo que no pudo dar respuesta a las cesuras históricas que, desde me-
diados del siglo XX, se manifestaron catastróficas1. 2) Pero, además, la “deriva-
ción” hace remisión aquí a un nutrido campo de investigación crítica ligada a la 
materia sensible, los procedimientos y las resignificaciones que la vanguardia ar-
tística de ese siglo ha llevado a cabo. La propia definición de su dérive nos lo ex-
pone tácitamente: “Si es necesario enumerar las orillas de las que esta nave viene 
y se aleja, un cierto Freud, un cierto Marx; un pensamiento general de la crítica o 
de la relación crítica, que se especifica en estética en un derrumbamiento y en 
política del cambio total; una idea de la transgresión, que pertenece a la misma 
esfera del crítico” (Lyotard, 1975: 13). Bajo esta definición, abandonemos desde 
ya lo provisorio de estas dos derivatio, permaneciendo tan sólo en una de sus 
orillas: en la derivación lyotardiana, la que, desarrollada en su extensión, promete 
una comprensión más radical de la desviación que lo moderno realiza en la inclu-
sión del prefijo pos –que Lyotard acuña para diagnosticar un nuevo paradigma 
socio-cultural en las sociedades tardo industriales de Occidente. 

Deseo 

Para abrir esta dimensión estética, valga por ahora realizar una primera desvia-
ción frente a la propia tarea del relato crítico. Si éste, a lo largo de su realización 
efectiva en el pensamiento, denominada como filosofía, se ha constituido en una 
fuerza inmanentemente crítica, es decir, en nombre de las facultades convocadas 
por la razón acuerdan y denuncian al mismo tiempo los usos ilegítimos o las ilu-
siones emanadas de estas mismas fuerzas (ello es Kant, suponiendo que con él la 
filosofía moderna se asume como tarea crítica), el pensamiento no puede confor-
marse con ningún diagnóstico simplificado o legitimar bajo el auspicio dogmático 
                                                             
1 Sobre esta “desviación”, cfr. aquí la introducción realizada por Jacobo Muñoz (1996) a La alternativa del 
disenso. Cuando Lyotard formula que “el gran relato ha perdido su credibilidad, sea cual sea el modo de 
unificación que se le haya asignado: relato especulativo, relato de emancipación” (Lyotard, 1984: 83), no sólo 
supone la incapacidad que el pensamiento occidental tuvo respecto de las catástrofes colectivas perpetradas 
por los regímenes totalitarios, sino que además pone en discusión el carácter propiamente narrativo del cual 
lo moderno nutre sus reflexiones; puesto que, en términos muy esquemáticos, el discurso de la filosofía 
moderna mantiene una relación nostálgica con los modos y procedimientos narrativos antiguos y, aún más 
vital aquí, la presuposición lógica de sus proposiciones a manera de eslabonamiento discursivo. Más 
adelante, haremos mención a la alternativa “disimulativa” y Figural que Lyotard busca administrar fuera de 
toda narración o representación. 



José Miguel Arancibia. Dérive; una aproximación al dispositivo estético… 

104 

nada sin que sea juzgado o pase por el juicio. La cercanía de esta labor crítica con 
el ámbito judicativo (el “acuerdo”), tiene un límite no menos importante para esta 
tarea: juzga en virtud de un modelo, valor o verdad, pero se detiene en el juicio 
mismo ante el modelo, valor y verdad en sí. Es la querella que Nietzsche no deja 
de denunciar a partir de una crítica que la considera incompleta (Deleuze, 2000: 
129-132). Bajo este límite, Lyotard adopta una estrecha relación de la tarea del 
pensar bajo una deriva en tanto ejercicio filosófico como deseo. Lo anuncia en su 
conferencia titulada ¿Por qué filosofar? De manera contundente y honesta, Lyo-
tard abre una dimensión epistemológica que busca interrogarse por los móviles 
íntimos del pensar, es decir, los mecanismos que intervienen en esa apropiación 
de la realidad. Lo expresa parcialmente en estas líneas: 

La filosofía no tiene deseos particulares, no es una especulación sobre un tema o en 
una materia determinada. La filosofía tiene las mismas pasiones que todo el mundo, 
es la hija de su tiempo, como dice Hegel. Pero creo que estaríamos más de acuerdo 
con todo esto si dijéramos primero: es el deseo el que tiene a la filosofía como cual-
quier otra cosa [...] Es el movimiento del deseo el que, una vez más, mantiene unido 
abriéndose a él y para abrirse a él se filosofa (Lyotard, 1996: 96-97). 

Dicho de esta manera, toda indagación realizada al deseo abre espacio donde 
se alojan las interrogaciones filosóficas o, sutilmente hablando, al examinar el 
vasto expediente de lo deseado (incluyendo aquí los mecanismos articulatorios 
del deseo y el cuerpo por el cual el deseo atraviesa fluidamente o bajo interrup-
ciones u obstrucciones, el cuerpo sujeto-a-deseo), se instala la filosofía, tanto más 
cercana a la interrogación, al compás de espera connatural al pensamiento, que 
a una resolución dogmática. Si filosofar, entonces, no es otra cosa que desear, el 
horizonte de la interrogación filosófica sufre un traslado significativo, obligando a 
Lyotard no sólo hacerse cargo de una determinada disciplina que también descu-
bre en las fuerzas del deseo su objeto de investigación, sino que también impulsa 
su dérive a la escucha de la voz psicoanalítica de Freud. Es por ello que la origina-
lidad de la tarea cognoscitiva lyotardiana reposa en una interrogación no sistemá-
tica del deseo y, particularmente, en las fuerzas que allí operan2. 

No obstante, esta auscultación que Lyotard realiza a partir de Freud no radica 
simplemente en el aspecto clínico de una ciencia que estudia el comportamiento 
humano o en las especulaciones filosóficas que este último ofreciera de su teoría 

                                                             
2 Decimos aquí “originalidad”, no obstante que la voz del psicoanálisis también es uno de los referentes in-
terpretativos que retoma la teoría crítica alemana de entreguerras (Marcuse). Si bien Lyotard hace de esta 
dérive un campo especulativo con las expresiones vanguardistas modernas al alero de una resignificación de 
lo político, su especificidad es deudora de las investigaciones llevadas a cabo por Marcuse hacia los años 
sesentas. Ambos autores retienen, por cierto, la divisa moderna (post kantiana) según la cual la reflexión 
estética es una propedéutica para comprender los mecanismos ideológicos por los cuales la sociedad indus-
trial establece su control económico, social y político. 



Panambí n. 1 Valparaíso nov. 2015 ISSN 0719-630X. 101-127. 

105 

psicoanalítica; la aplicabilidad del proyecto psicoanalítico es identificable para 
Lyotard en una de las regiones más exteriorizadas o “materiales” de la expresión 
humana, o sea, en el arte. Desde este periplo, donde parecen jugarse en doble 
movimiento la filosofía y el deseo, proviene un importante cuerpo textual, que 
abarca desde 1971 a 1998 de manera interrupta; cuerpo que podría ser calificado 
como especulativo libidinal, cuyo diálogo con las voces de la tradición crítica mo-
derna (Marx, Nietzsche, Freud y Kant de su Tercera Crítica) es aquí preeminente, 
así como también la elaboración misma de la escritura. En palabras de Lyotard, se 
trataría menos de concebir una “teorética” de las fuerzas pulsionales que agen-
cian los deseos que vérselas con una proliferación de dichas fuerzas al interior de 
los discursos. En la sección última de su libro Economía libidinal, titulada “Econo-
mía de este escrito”, la intención de que el deseo pueble al texto se concibe me-
diante la incrustación de un lenguaje disimulativo, abierto hacia todos los posibles 
dispositivos de enunciación. La singularidad de esta escritura es posible en virtud 
de dichas multiplicidades adoptadas por el deseo: 

Nos gustaría una multiplicidad de principios de enunciación; ser juzgados por los efec-
tos, como todo el mundo; pero conscientes de que nuestro discurso no es su causa, 
cualesquiera que aquellos sean. No sería entonces Tratado, como en la época clásica, 
ni tampoco Ensayo o Indagación como lo hicieron Montaigne o Hume [...] un discurso 
de disimulo buscaría algo diferente: ni siquiera la disimilación de lo asimilable y la in-
tercambiabilidad en lo cambiable, sino singularidades” (Lyotard, 1990: 283). 

Dérive (no) es Trieb 

Unido a la problemática que se le presenta al pensamiento –y/o el deseo– de 
dejarse estacionar bajo la rúbrica de una definición (en tanto significante omni-
comprensivo), se une a ello un segundo grupo de dificultades, que pueden sinte-
tizarse como el modo por el cual ambos adquieren un medio de expresión. Como 
lugar de paso, manifestemos que tanto la reflexión filosófica tradicional como el 
deseo comparten un origen común, un hecho que, bajo la lógica de la presencia, 
siempre está a la espera de una efectualización; esta espera no es otra cosa que 
la certificación de la carencia. El Banquete platónico lo registra en el célebre relato 
del nacimiento de Eros, hijo del vínculo carnal entre Poros, la deidad del “recurso” 
y Penía, presentación de la pobreza. Esta doble pertenencia de Eros sintetiza la 
propia actividad del pensamiento / deseo: ambos son hábiles en cuanto a sus po-
sibilidades, altamente productores y, sin embargo, están ataviados con los ropa-
jes más míseros, puesto que carecen de los medios necesarios para llevar a cabo 
sus objetivos. En otras palabras, deben su producción precisamente en virtud de 
sus límites. Sobre el límite de pensar al deseo, o que el deseo tienda a la impulsión 
del pensar (proposición última de la que parte Lyotard), la dérive busca actualizar 
un portal de acceso que escape de esta nostalgia –sobre todo moderna– de toda 



José Miguel Arancibia. Dérive; una aproximación al dispositivo estético… 

106 

carencia, de su condición “pobre” o retirada con la cual el deseo busca su satis-
facción: “[...] el deseo, por ser indigente, tiene que ser ingenioso, mientras que 
sus hallazgos terminan siempre por fracasar. Esto quiere decir que Eros continúa 
bajo la ley de la Muerte, de la Pobreza, tiene permanentemente necesidad de 
escapar de ella, de rehacer su vida, precisamente porque lleva la muerte en sí 
mismo” (Lyotard, 1996: 84). Pero, antes de tomar esta dirección, habrá que sub-
rayar, de paso, la distancia semántica entre la dérive lyotardiana y el término fun-
damental (Grundbegriff) del edificio psicoanalítico freudiano; aun cuando tácita-
mente Lyotard señale que toda su derivatio no es una traslación o transliteración 
del Trieb –“No es una orilla que se abandona, sino varias a la vez; tampoco una 
corriente que arrastra ni empuja, ni un Trieben o drift, sino muchos empujes y 
tracciones” (1975: 12)–, convendría fijar desde el psicoanálisis sus revestimientos 
más pronunciados. 

Hay, al menos, tres contextos fechados donde Freud define el alcance que re-
viste su término Trieb (1905; 1915; 1916). Llega incluso a la afirmación de una 
intraducibilidad del mismo: “Trieb: una palabra que muchas lenguas modernas 
nos envidian” (Freud, 1998: 230). Descontada desde ya la traducción naturalista 
o mecanicista del término en la palabra instinto, tal vez la traslación más apro-
piada, vía Lacan, es la que adopta el nombre de pulsión. Mas esta significación 
aún nada nos dice. Para prestarle una voz, expongamos su necesidad para Freud, 
es decir, bajo cuál problema o circunstancia el Trieb adquiere una denotación pre-
cisa. Si partimos, bajo un acto de fe, respecto del descubrimiento psicoanalítico 
según el cual existe en los individuos una “región desconocida” (eco no muy dis-
tinto de la expresión kantiana desconocida raíz común que define al Gemüt, el 
ánimo), recóndita, que se expresa internamente y por el cual los interdictos ex-
ternos buscan su modificación o sublimación, Freud supone con ello la existencia 
de una fuente del deseo, manifiestamente mudo, pero latentemente expreso. Y 
aún más: la expresión misma de esta región puede ser recepcionada corporal-
mente bajo el amparo de determinado estímulo que hace el papel de “represen-
tante” (Rëprezentatz) entre lo anímico y su expresión externa o somática. Esta 
propiedad, digámoslo así, diplomática entre dos regiones antagónicas, es la ca-
racterística que sobresalta Freud de una pulsión o Trieb: “(la pulsión) es un con-
cepto fronterizo entre lo anímico y lo somático, como un representante psíquico 
de los estímulos que provienen del interior del cuerpo y alcanzan el alma, como 
una medida de la exigencia de trabajo que es impuesta a lo anímico a consecuen-
cia de su trabazón con lo corporal” (Freud, 1998: 29). Así, la misma denominación 
alemana de Trieb guarda una raíz semántica con una descarga de energía en tanto 
empuje (treiben = empujar) y, en consecuencia, podríamos especular que esta 
labor “diplomática” no sea tal, como si la pulsión fuese capaz de conciliar las ener-
gías internas con el límite viviente que supone un cuerpo. De hecho, Freud insiste 
en esa facultad fronteriza o limítrofe cuando define el Trieb como concepto de 



Panambí n. 1 Valparaíso nov. 2015 ISSN 0719-630X. 101-127. 

107 

“demarcación entre lo psíquico y lo somático” (Freud, 1992: 68). Tras numerosos 
estudios, Freud llega al postulado que toda pulsión tiene una fuente, como expre-
sión del mundo inconsciente emanando del Ello, pero, en tanto representante de 
cara al mundo consciente, se nos manifiesta negadamente, como si no pudiera 
presentar lenguaje o código “comprensible” ante nuestros ojos. 

Ya en una nota del temprano texto de Lyotard dedicado a la fenomenología, 
expresa esta (de) negación propia del lenguaje onírico, completamente claro para 
la intimidad del Ello, pero travestido para la conciencia bajo el ropaje de la simbo-
lización: 

El simbolismo del sueño no es un simbolismo más que para el hombre diurno, esto es; 
tomando la incoherencia de un enunciado como el sueño y buscando hacerlo simboli-
zar con un sentido latente. Pero cuando se sueña, la situación onírica es inmediata-
mente significativa, no incoherente [...] Diría con Freud que la lógica del sueño obe-
dece a un principio del placer (Lyotard, 1969: 71-72). 

Sin embargo, si leemos a Freud tal como éste nos pide “leer” cualquier campo 
de la expresión humana, su sintomatología, deberíamos descreer en la mudez 
manifiesta de la pulsión o, para decirlo así: este campo de energía específica no 
es otra cosa que la propia interpretación (Übertraung - Deutung) puesta en juego. 
No habría aquí un “sujeto” que interpreta un determinado objeto. Ambos se co-
producen en ese acto traductivo: “La interpretación apunta al deseo y, en cierto 
sentido es idéntico a él. El deseo es, en suma, la interpretación misma” (Lacan, 
1995: 103). Dicho de esta forma, la traductibilidad del Trieb freudiano juega la 
baza misma de aquello que nos lega Freud como pulsión, en tanto que se tome 
con todo su rigor –literal– el descubrimiento freudiano. Porque orientar el Trieb 
a su traductibilidad –que, como veremos, no es una sola fuerza o representante–
, significa dar con la exigencia que invoca toda interpretación o traducción; se 
pregunta aquí por aquello que requiere traducción. 

Y ella es tanto más fiel a la estructura de lo traducido no en una linealidad o 
totalidad enunciativa, sino cuando es capaz de “desvelar” o mejor, dejarse agitar 
por el pulso de lo enunciado. Tal pulso o trazo, como diría Freud, es un fragmento 
de la actividad psíquica, ligada al esfuerzo (Drang) en que las fuerzas internas bus-
can una proliferación activa frente a los estímulos exteriores; con todo, no se re-
ducen a las fuerzas sexuales –aun cuando la libido sea considerada una función 
primordial en el campo psicoanalítico–; en el fondo, una pulsión no es otra cosa 
que el síntoma manifiesto donde hubo una represión. Manifestación que rara vez 
adopta un lenguaje jerarquizado o eslabonado como el significativo. Al caracteri-
zarlo bajo una figura estética, Lacan señala: “Si la pulsión se parece a algo, es a un 
montaje [...] el montaje de una pulsión es un montaje que, en primer lugar, se 
presenta como si no tuviera ni pies ni cabeza –en el sentido en que se habla de 



José Miguel Arancibia. Dérive; una aproximación al dispositivo estético… 

108 

montaje de un collage surrealista” (Lacan, 1995: 105)3. Y, sin embargo, esta ca-
racterización da a pensar que las pulsiones obedecen a una lógica de organización 
interna, regida bajo el principio del placer (Lustprinzips), tal como Freud lo esta-
blecerá en Más allá del principio del placer (diríamos cierta “economía del deseo”, 
de su producción placentera e implacentera, cuantitativamente no proporcional). 
He aquí que debemos prestar atención a la propia demarcación freudiana que 
realiza de su punto de vista económico (ökonomischen Gesichtspunkt), respecto 
de estas fuerzas pulsionales. Se encuentra precisamente en las primeras líneas 
del texto mencionado de 1923: 

En la teoría psicoanalítica admitimos, sin reparos, que el curso de los procesos anímicos 
es regulado automáticamente por el Principio del Placer. Esto es: creemos (o damos 
crédito, wir glauben) que cada vez que este curso es animado por una tensión displa-
cente (Unlustvolle Spannung) y abre una dimensión semejante que su resultado final 
coincide con una reducción de esa tensión y, por lo tanto una evitación del displacer y 
una procreación del placer. Al estudiar de esta manera los procesos anímicos contem-
plados por nosotros en este curso, nos orientamos bajo un punto de vista (criterio; 
Gesichtspunkt) económico en nuestro trabajo. Para nosotros, esta representación 
(Darstellung) al lado de los momentos tópicos y dinámicos incluyamos el económico 
como digno de intento, es lo más completo que puede presentarse, y merecería en-
tonces el nombre de metapsicología (Freud, 1975: 7). 

Sin entrar, por cierto, en la deuda con la cual Freud intercala este término me-
tapsicología (deuda que acarrea un dilatado estudio comparativo con la tradición 
filosófica occidental en la figura privilegiada de la metafísica, de Platón a Heideg-
ger, sin duda), podemos arriesgar una comparación suplementaria en relación 
con la Tercera crítica de Kant, al invocar una dicotomía entre los dos juicios puros 
de gusto: uno de goce o acuerdo armónico, dictado por lo Bello, y el otro de un 
placer disarmónico, dado en lo Sublime (ello tendrá consecuencias en la propia 
formulación estética lyotardiana, como se verá en su momento). Más, a fuerza de 
sintetizar este pasaje, debemos exponer brevemente ciertas objeciones relativas 
a esta economía del placer freudiana. A grandes rasgos, el planteamiento busca 

                                                             
3 La relación de la imagen surrealista hecha de elementos recortados que pueblan el imaginario de finales de 
siglo XIX, como es el caso de las estampas collages de Max Ernst, se encontraría a merced del componente 
explosivo que suscita lo bello “como el reencuentro fortuito sobre una mesa de disección de una máquina 
de coser y un paraguas” (Lautréamont, 1988: 463). Estas imágenes vuelven a traer consigo las obsesiones y 
miedos que, otrora, alimentaron las pesadillas infantiles; despiertan con ello una reacción de shock que la 
pulsión tiende a manifestar (Adorno, 2003: 101). De esta manera, la vinculación con el arte plástico de la 
vanguardia no es aquí casual. Y, seguramente, esta impronta pulsional que ofrece la imagen artística 
moderna (la reivindicación por el trazo, la informalidad, el abandono de la realidad significante) sea uno de 
los puntos de partida para la dérive estética que asume Lyotard. 



Panambí n. 1 Valparaíso nov. 2015 ISSN 0719-630X. 101-127. 

109 

determinar cierta relación cuantitativa de estas pulsiones4, erigirlas bajo un prin-
cipio de conservación del aparato psíquico en pugna con las pulsiones que orien-
tan sus fuerzas a la dilapidación que todo ser orgánico tiende, es decir, a lo inani-
mado que ofrece una pulsión de muerte. Dicho en otros términos, el principio del 
placer debe su conservación en virtud de las pulsiones energéticas ligadas o re-
presentativas, utilizando así los mecanismos de desplazamiento y condensación 
descubiertas por Freud en su interpretación de los sueños y en el análisis de la 
histeria. En oposición a la energía libre y no dominada bajo estas fijaciones (pro-
cesos primarios), se encuentran los procesos de tipo secundarios o conscientes, 
especie de “correctores” que apuntan a la construcción de identidad en el pensa-
miento; en suma, al todo coherente y provisto de sentido: “el pensar tiene que 
interesarse, entonces, por la vías que conectan entre sí a las representaciones, sin 
dejarse extraviar por las intensidades de éstas” (Freud, 1991: 591). El “extravío”, 
tal como en algún momento apuntábamos acerca de ese “ir a la deriva” con la 
cual el psicoanálisis define el movimiento de estos procesos primarios. Así, esta 
“economía” no es otra cosa que la fijación o circunscripción de las fuerzas pulsio-
nales, donde triunfan las leyes de representación conscientes, operadas desde el 
YO, representante y verdadero litigante entre la ley o norma del SUPER-YO frente 
al “confuso” campo del deseo primario5. 

En virtud de todo lo anteriormente expuesto, cabe señalar que el centro desde 
el cual Lyotard abre su dossier crítico respecto a Freud reposa en el lenguaje, par-
ticularmente en aquel donde las pulsiones primarias y no retenidas del Ello habría 
que “hacerles hablar”, pasarlas a través de esta dérive en la que su discurso se 
encuentra comprometido. Sin embargo, la acuñación de un término o concepto 
es sólo una manera parcial de sustraerse a la carencia de la significación que aquí 
falta. Reconozcamos, en primera instancia, la resonancia que la dérive lyotardiana 

                                                             
4 “La definición del principio del placer es muda en cuanto al placer, en cuanto a su esencia y cualidad. Guiada 
por el punto de vista económico esa definición no concierne sino a relaciones cuantitativas.” (Derrida, 2001: 
264). 
5 Este resultado de la economía libidinal freudiana, donde se privilegia una correlación de fuerzas en vista a 
la conservación y límites impuestos al deseo puede implicar no sólo una fuerte analogía entre capitalismo y 
psicoanálisis, sino que obliga a preguntarnos si, acaso, no existe un plan o estructura común en ambos, un 
plan de retención o acumulación de sus energías, sean las del trabajo o las pulsiones: “Del mismo modo que 
Ricardo funda la economía política o social al descubrir el trabajo cuantitativo como principio de todo valor 
representable, Freud funda la economía deseante al descubrir la libido cuantitativa como principio de toda 
representación de los objetos y de los fines del deseo” (Deleuze y Guattari, 1998: 309). Por cierto, esta 
analogía abriría el campo crítico por el cual Lyotard puede integrar a Marx bajo un concepto ampliado de 
una Economía General, en la cual Georges Bataille inscribiera dentro de la economía “restrictiva” o capitalista 
todas las formas o “excedentes de energía” que se sustraen a la lógica del valor de cambio, entre ellas el arte. 
La crítica derivativa de Lyotard a Freud pasa por esta doble inclusión de Marx y Bataille dentro de su itinerario 
especulativo. 



José Miguel Arancibia. Dérive; una aproximación al dispositivo estético… 

110 

guarda respecto del Trieb freudiano; pero, como actualización propia de toda tra-
ducción, es también sobredeterminada para responder con ello otras necesida-
des y, más incisivamente, corresponderse con otras fuerzas. Estas nuevas estra-
tegias dictadas desde la pulsión caracterizan aquello que Lyotard denominará 
como dispositivo pulsional: 

El deseo que da forma y mantiene a las instituciones se articula en dispositivos que son 
cargas energéticas sobre el cuerpo, sobre el lenguaje, sobre la tierra y la ciudad, sobre 
las diferencias entre los sexos y las edades, etc. El Kapitalismo es uno de esos disposi-
tivos [...]. Lo que lo destruye es la deriva del deseo, la pérdida de carga; no allí donde 
la buscan los economistas, sino la pérdida de carga libidinal en el sistema del Kapital y 
todos sus polos (Lyotard, 1975: 20). 

En otras palabras, Lyotard retiene la consideración freudiana de Trieb como un 
campo de fuerzas, de empujes internos a la zaga de manifestarse bajo su propio 
lenguaje. Sin embargo, realiza una distinción semántica del deseo que le permitirá 
“visualizar” la doble naturaleza de la pulsión y, con ello, auscultar la capacidad / 
incapacidad de un estatuto de representación: 

Hay en Freud dos sentidos de la palabra deseo: el deseo en el sentido de voto (Wunsch, 
Wish) y el deseo en el sentido de fuerza o energía (la Wille de Nietzsche) [...] por una 
parte, el deseo-voto que experimenta el sujeto y que no puede satisfacer, es realizado 
por éste en los sueños, imágenes, en representaciones; por otra parte, una máquina, 
el aparato psíquico que genera una carga, una tensión muy fuerte que se origina gra-
cias a un teatro interior y que luego se deshace (Lyotard, 1973: 136-137)6. 

Ambas instancias duplicantes del deseo poseen ya un lenguaje estructural. Un 
estatuto de exterioridad no garantiza esta formación, como tampoco el hecho de 
no constituir-se como significante, teoría o sistema garantizado ofrecido por el 
plano consciente; de ser así, la pulsión o fuerza estaría investido de las normas y 
órdenes discursivos emanados del principio de realidad, negándose así su propia 
naturaleza primaria deseante. Por otro lado, si tomamos al deseo como voto o 
energía, sus imágenes y representaciones se encuentran ataviadas con los meca-

                                                             
6 Otra manera de expresar la distinción del deseo doblemente expuesto por Lyotard –reconociendo, desde 
ya, que Freud los entremezcla deliberadamente en sus análisis– se encuentra en la distinción del deseo que, 
en función de su manifestación como proceso primario, no liga ni reúne sistema alguno, al contrario de aquel 
que elabora sobre la base de ligaciones (Bindung), es decir, re-presentativo como proceso mental 
secundario. Pulsión de muerte y Eros que, lejos de reflexionarse como dualidades de un único deseo (lo que 
al pensamiento tentaría de realizar una dialéctica o síntesis comprensiva), son imágenes duplicantes de estas 
fuerzas: “Discriminar las instancias de Eros y muerte mediante efectos específicos es creer que a una de las 
instancias, pulsión de vida, le corresponde una función, la de reunir y de atar, mientras que la otra sólo 
dispersaría, gastaría, haría circular las impulsiones por la muerte más grande de los organismos. Es de nuevo 
dejarse convencer por el binarismo; es aceptar el regreso del concepto hasta en el movimiento de su 
disolución” (Lyotard, 1990b: 34-35). 



Panambí n. 1 Valparaíso nov. 2015 ISSN 0719-630X. 101-127. 

111 

nismos del proceso secundario, ejerciendo así un poder de travestimiento del de-
seo mismo; lo más recóndito, la energía pulsional de la cual Lyotard busca opera-
tivizar como dérive (el dispositivo), se convierte en eso que Lacan resignifica del 
Trieb freudiano; como aquello que “se evita” (to drive). Resolver esta trabazón 
teórica se convierte en uno de los puntos auxiliares por el cual Lyotard deriva su 
pensamiento a la experiencia artística moderna, espacio de expresión de estas 
fuerzas elevadas a dispositivo libidinal estético. 

Estética 

Que la reflexión filosófica haga, en este punto, un empuje hacia la estética (o 
sea, problematizar la posibilidad de enunciación del deseo en el plano del arte), 
supone ya que el lector advierta no sólo la construcción epistemológica que le 
asigna Lyotard, sino, además, poner en discusión uno de los ámbitos más sobre-
salientes de la modernidad. En efecto, si bien la reflexión del arte acompaña a su 
desarrollo productivo, no es sino en el siglo XVIII donde la estética se funda bajo 
la pretensión de constituirse como un nuevo tipo de saber, eso que Baumgarten 
denominará conocimiento sensible. No siendo aquí el lugar para extender todo 
aquello que compromete un enunciado de este género, en virtud de las numero-
sas aristas filosóficas que las revisten, estableceremos un problema de preferen-
cia más singular: reflexionar acerca de la exterioridad del objeto artístico. 

Contrariamente a esta larga tradición estética según la cual toda obra de arte 
es manifestación de interioridad, tanto en el sentido de asignarle a ella determi-
nada motivación intrínseca por parte del sujeto que se representa en ella (como 
si la comprensión y goce del arte se anclara en el desvelo de un psicodrama sub-
jetivo) o, bajo una instancia más elevada, fijarla como manifestación del animus, 
en tanto lectura del alma, reflejo del Gemüt kantiano o el “Espíritu subjetivo” (He-
gel), todas estas formulaciones se encuentran lejos de las intenciones por las cua-
les Lyotard recurre al arte para construir su campo relacional con el deseo psicoa-
nalítico7. Con ello no decimos que se niega aquí la vitalidad inmanente que posee 

                                                             
7 Pese a considerar la empresa psicoanalítica como uno de los paradigmas modernos donde se pone en 
cuestión la noción misma de sujeto, cuando ella se relaciona con la estética y la obra de arte contraviene un 
momento de restauración subjetiva en el cual pende su interpretación artística como modelo de caso clínico 
(obsesiones, temores, súplicas) en dependencia directa con una transferencia, de la cual daremos un 
ejemplo (cfr. FIGURA 1). La lectura canónica de Freud frente a la obra de arte resta importancia a las 
cualidades técnicas de su elaboración, crítica aquí en la que están de acuerdo tanto Lyotard como Adorno: 
“El psicoanálisis ve las obras de arte esencialmente como proyecciones de lo inconsciente de quienes las han 
producido y olvida las categorías formales frente a la hermenéutica de los materiales [...] En relación con la 
obra, lo proyectivo en el proceso de producción de los artistas es sólo un momento, y difícilmente es lo 
decisivo; el idioma y el material tiene su peso propio, ante todo lo tiene el producto mismo, con lo cual los 
psicoanalistas sueñan poco” (Adorno, 2004: 18-19). 



José Miguel Arancibia. Dérive; una aproximación al dispositivo estético… 

112 

el objeto artístico, sino que se sugiere cambiar de eje de orientación desde el cual 
se interpreta o analiza una producción de arte: en lugar de delegar el centro de 
su lectura en la expresión del sujeto –sello indiscutiblemente moderno–, tanto el 
pensamiento como el arte habrán de ser concebidos como espacios conceptua-
les-afectivos donde se proyectan sus elementos materiales. En este sentido, la 
labor estética lyotardiana busca concentrar las fuerzas vitales por las cuales un 
determinado dispositivo enunciativo adquiere una valente estética, cargada de 
afectos y sensaciones, así como también cuánta afectividad está canalizando y en 
cuáles sentidos la impulsa. 

Mas con ello no hemos siquiera formulado la interrogante acerca de qué en-
contramos en la exterioridad de un objeto artístico, pregunta que nos acercará 
más a la materialidad de éste que a su eventual narratividad. Incluso, esta simple 
observación de Heidegger la destaca, al expresar que la obra es un “resalte” de la 
materialidad con que está elaborada (piedra, sonido, color, forma). Y, sin em-
bargo, la obra reposa enmudecida ante nosotros. Enmudecida mientras no habi-
temos en ella, en sus fuerzas, choques y desplazamientos que esta materia mani-
fiesta en una escultura, una pieza musical, en un cuadro o una imagen plástica. 
Desde esta premisa parte el análisis lyotardiano acerca del arte, es decir, del in-
tento por prestarle oídos y mirada a dicha exterioridad-interioridad. Y es más: 
Lyotard encuentra en la expresión artística moderna ese pivote sensible por el 
cual encaminará sus reflexiones estéticas: 

Mostraré [...] esto que es un dispositivo en aquello que denominamos aún como la 
pintura. La pintura y la música moderna son ejemplares porque ellas operan activa-
mente la disolución, el debilitamiento de los dispositivos rectores de estas regiones 
(regímenes, reglas) e incluye la región pintura, fundando ellas, retroactivamente, sus 
apariciones (también) como figuras, dispositivos (Lyotard, 1973: 140-141). 

No decimos que el exterior de la obra de arte se hubiese cancelado o menos-
preciado en el Renacimiento o el Clasicismo, sino que sus objetos se subsumían a 
otras fuerzas, respondían a otros intereses; en resumen, la expresión tradicional 
del arte busca documentar la realidad, o sea, que la obra sea capaz de narrar he-
chos (religiosos, políticos, sociales). Ello no sólo en virtud del lugar productivo que 
el arte mantenía con los poderes de facto; pues se exigía de una obra un docu-
mento para suscitar un interés colectivo de identificación con determinado socio-
lecto al que presta sus servicios. En este sentido, la obra no se retira del mundo, 
sino que lo refuerza. ¿Qué ocurre con su exterioridad? Crea una escena que per-
mite la disposición de estos elementos narrativos en determinados planos ficti-



Panambí n. 1 Valparaíso nov. 2015 ISSN 0719-630X. 101-127. 

113 

cios (teatro isabelino; tonalidad en la música; perspectiva de Brunelleschi y cos-
truzione legittima en la plástica8). Estos planos, representativos por cierto, deben 
su estabilidad y control de los flujos y fuerzas libidinales al amparo de la dualidad 
modelo / copia, similar al trabajo especulativo dictado por Platón, donde la Idea 
o modelo inicial hace proliferar agonísticamente toda la gama de pretendientes 
de esa idea. En una doble estrategia, Lyotard pone en cuestión el modelo repre-
sentacional dictado por esta tradición de la imagen, en la medida en que dicha 
tradición de exterioridad (una “escenografía” fundante de la apariencia) no cana-
liza sino sometiendo las fuerzas primarias y elementales del arte ya sea al cálculo 
de intercambio, ora concentrando y reteniendo estos materiales: “Las superficies 
de inscripción (tela tendida sobre el cuadro, cuadro de escena, cuadro tonal, ga-
binete, cámaras de deliberación y decisión política) son ellas flujos de energía li-
bidinal estabilizados, quiescentes, funcionando como canales de oclusión, regu-
ladores del deseo, como figuras figurativas [...] formación del Eros que controla el 
nomadismo de la pulsión reduciendo sus intensidades” (Lyotard, 1973: 290). 

Lejos de liberar estas fuerzas pulsionales, la ilusión de la escena es transferen-
cial, pero además obliga a una determinada dirección y regulación de los sentidos, 
dictando cierta “axiología estética” de la percepción (Adorno lo expresaría e con-
trario, argumentando que la disonancia y las formas abiertas de la música mo-
derna corren igual fortuna que el trazo gestual de la pintura no figurativa; se los 
observa como si fueran un “acto fallido” del artista que no puede dominar el len-
guaje “correcto” de la academia o el gusto burgués. (Adorno, 1966: 39). La esté-
tica pulsional lyotardiana, por el contrario, pide ser leída y reflexionada como el 
intento por captar el desplazamiento (déplacement) de estas fuerzas escenográ-
ficas presas de la semejanza, hacia una exterioridad del deseo inscriptor que 
asume la vanguardia artística, lugar que ya no es de “representación” sino de 
cierta deriva9. Si las fuerzas del deseo han de encontrarse en una exterioridad que 

                                                             
8 “La pintura conquistó sus cartas de nobleza, se la incluyó entre las Bellas Artes y se le reconocieron derechos 
casi principescos durante el Quattrocento. Desde entonces y a lo largo de varios siglos, contribuyó por su 
parte al cumplimiento del programa metafísico y político de organización de lo visual y lo social. La geometría 
óptica, el ordenamiento de los valores y colores según una jerarquía de inspiración neoplatónica y las reglas 
de fijación de los tiempos fuertes de la leyenda religiosa o histórica sirvieron para favorecer la identificación 
de las nuevas comunidades políticas, la ciudad, el Estado, la nación, al asignarles el destino de verlo todo y 
hacer el mundo transparente (claro y distinto) a la captación monocular” (Lyotard, 1998: 123). 
9 El modelo de re-presentación, aun cuando sus acepciones sean diversas, cabe sintetizarlas en la primacía 
de su prefijo re-; un volver a presentar. Dualidad o binarismo respecto de un modelo en relación con sus 
copias. Esa no es otra estrategia que la dictada dentro de toda semejanza. Su contraprueba puede ser aquí 
la duplicancia que todo deseo adopta, y aquí el objeto expuesto funciona bajo similitudes, proliferando en 
ella series, catálogos y multiplicidades de la imagen: “La semejanza tiene un patrón: elemento original que 
ordena y jerarquiza a partir de sí todas las copias cada vez más débiles que se pueden hacer de él. Parecerse, 
asemejarse, supone una referencia primera que prescribe y clasifica. Lo similar se desarrolla en series que 



José Miguel Arancibia. Dérive; una aproximación al dispositivo estético… 

114 

privilegia la materia y todas las asociaciones libres, parece que el modelo más 
nítido para dar cuenta de este reajuste o resignificación de la imagen sería el len-
guaje plástico; al menos la expresión gala la hospicia claramente. Desde un tronco 
etimológico común cabe pensar el verbo peindre (pintar) en consonancia con la 
marca, la señal o el trazo (empreinte). Precisando, es la pintura o plástica moderna 
donde se reivindica la materia pictórica en tanto posibilidades expreso-pulsiona-
les puestas en la superficie. 

Figura 

Pero, a los ojos de Lyotard, ésta es una indicación insuficiente para explicar en 
sí la dérive que lleva a cabo la plástica moderna. Hablábamos del contenido na-
rrativo de la imagen en relación con la representación: aunque los modelos no 
cuenten una historia objetiva y determinada en sus obras, la narración obedece a 
un primado discursivo por el cual todo acto de pintar se adhiere bajo los procedi-
mientos pictóricos significantes, es decir, sus valores y materiales objetivos pre-
sentes en potencia y acto pictórico pueden adquirir un estatuto simbólico al ser-
vicio de un eslabonamiento de significados. Esa es la distinción psicoanalítica del 
lenguaje que Lacan realizara a partir de Saussure. En oposición al primado del 
significante, el discurso, Lyotard inscribe el término Figura, cuya participación en 
su estética es gravitante y atraviesa todo su itinerario teórico. Cualquier confusión 
con el término figuración, acuñación que la filosofía del arte tradicional realiza a 
partir de la identidad modelo / copia es aquí molesta. Porque, en resumidas cuen-
tas, la figura lyotardiana busca especificar el desmarque y la ruptura plástica que, 
digamos, desde la segunda mitad del siglo XIX, ha servido de eje referencial para 
el lenguaje pictórico asumido por las vanguardias artísticas. En la introducción de 
su texto de 1971, Discurso, figura, titulado “La orientación de lo figural”, los már-
genes de trabajo quedan aquí claramente expuestos: 

Es imposible domeñar el arte al silencio. La posición del arte es la refutación de la po-
sición del discurso. La posición del arte indica una función de la Figura, la cual es no-
significativa; una función alrededor y constante en la figura. Esta posición señala que 
este simbolismo trascendente es la figura, esto es, una manifestación espacial en tanto 
espacio lingüístico incorporando así su existencia estremecedora; esta exterioridad es 
imposible de interiorizarla sin significación. La posición del arte es alterar la plasticidad 
y el deseo; es expandir esa curva contra la invariabilidad de la razón: espacio diacrítico. 

                                                             

no poseen ni comienzo ni fin, que uno puede recorrer en un sentido o en otro, que no obedecen a ninguna 
jerarquía, sino que se propagan de pequeñas diferencias en pequeñas diferencias. La semejanza sirve a la 
representación, que reina sobre ella; la similitud sirve a la repetición que corre a través de ella” (Foucault, 
2004: 64). 



Panambí n. 1 Valparaíso nov. 2015 ISSN 0719-630X. 101-127. 

115 

El arte se convierte en figura y hasta la belleza es figural, no encuadernada, rítmica 
(Lyotard, 2011: 13)10. 

En resumidas cuentas, lo figural no es una sumisión a ningún significante dado 
por la imagen, es decir, el trazo y el color no responden a la mera actividad “re-
productora” que dicta lo figurativo, presa bajo la ley de semejanza. Con ello, la 
pintura y/o la plástica moderna no abandona su estatuto de imagen, pero sí se le 
asigna otra actividad; se trata más bien de integrar en ella las fuerzas a-significan-
tes propias del material pulsional. Entonces, la Figura, que no es objeto de repro-
ducción o de identidad, expresa con anterioridad toda significación; en la medida 
en que se relaciona con la sensación (con las fuerzas y derivas plásticas), abre y 
coordina toda posibilidad de reproducción técnica como efecto figural, contrape-
sando así las fuerzas de un significante que amenaza siempre retornar a su puesto 
único de intérprete de la obra: 

Por todas partes, Lyotard trastoca el orden del significante y de sus efectos: es la ca-
dena significante la que depende de los efectos figurales, formada ella por signos asig-
nificantes, aplastando a los significantes tanto como a los significados, tratando a las 
palabras como cosas, fabricando nuevas unidades, haciendo con figuras no – figurati-
vas configuraciones de imágenes que se hacen y se deshacen (Deleuze y Guattari, 
1998: 251). 

Este recóndito trabajo de la Figura estuvo presente ya en los primeros actos del 
pintar humanos, en la multiplicidad de formas y pigmentos inscritos en las pare-
des paleolíticas, y atraviesan toda la historia representacional de la pintura; sólo 
que en la expresión moderna ella se vuelve material de trabajo e investigación, 
objeto mismo de lo plástico. Cabe pensar así que es –desde la Figura– donde los 
elementos plásticos abandonan progresivamente la función “escenográfica” de la 
figuración: líneas, superficies, colores, tramas, trazos y manchas no sólo han de 
liberarse de todo relato plástico, sino que buscan devolverle a las fuerzas prima-
rias y pulsionales su estatuto lingüístico, neutralizadas históricamente por el peso 
de la “lógica” significante de la imagen. 

Escenografía 

Unida al primado figurativo y subjetivo que el psicoanálisis operativiza para tra-
ducir la obra de arte, habrá que indagar en cuál espacio o plano estos elementos 
son canalizados. Lo que aquí se busca no es otra cosa que dar con la especificidad 

                                                             
10 Próxima a esta conceptualización de la Figura, Deleuze encuentra en la elaboración plástica de Cézanne 
una vía de fuga –bajo su léxico, cierta desterritorialización de la pintura figurativa– definida también con el 
mismo término: “Hay dos maneras de superar la figuración (es decir, a la vez lo ilustrativo y lo narrativo): o 
bien hacia la forma abstracta, o bien hacia la Figura. A esta vía de Figura Cézanne le da un nombre sencillo: 
la sensación. La figura es la forma sensible relacionada con la sensación” (Deleuze, 2005: 41). 



José Miguel Arancibia. Dérive; una aproximación al dispositivo estético… 

116 

del psicoanálisis respecto del arte, dando así con el dispositivo teórico conceptual 
de su traducción. Este espacio o plano es la escena teatral trágica. No es mera 
coincidencia que las dos formas características del deseo, en tanto mecanismo 
pulsional y sus investiduras referidas a esta ciencia sean la sexualidad y el arte. 
Para esta última, la tragedia crea un modelo de representación figurativo que, de 
manera similar a la imagen onírica, funciona en tanto impresión objetiva de aque-
llo deseado, no objetivado sino como fantasma y, en virtud de ello, carente de 
realización efectiva o real: 

Si no hay un libro o artículo de Freud sobre Edipo o, a fortiori, sobre Hamlet, es que las 
figuras de los hijos del rey muerto juegan para el inconsciente de Freud una suerte de 
criba o reja que, aplicado al discurso de análisis, va a permitirle entender aquello que 
no dice, de reagrupar los fragmentos de sentido dispersos, esparcidos en el material. 
La escena trágica es el lugar en el cual está relacionada la escena psicoanalítica como 
fin de interpretación y construcción. El arte es donde el psicoanálisis pone sus medios 
de trabajo y de comprensión (Lyotard, 1973: 72). 

Desplegar aquí la escena edípica freudiana merecería más que unas notas de 
paso, pero, en síntesis, esta escena busca la constitución de un arché, un cierto 
origen que relaciona las proyecciones del mundo onírico individual con el trabajo 
de las proyecciones culturales míticas. Para el psicoanálisis, sueño y mito contie-
nen un alto potencial imaginario susceptible de toda interpretación. El lugar de 
esta interpretación es la escena mítica, no tanto en el sentido de un pasado re-
moto al cual cabe retornarse, sino entendiendo aquí que dicha escena es un com-
plejo o, como diría Green, un microsistema: “es la estructura que hace comunicar 
las propias estructuras del individuo y las de la sociedad” (Green, 1980: 109). La 
instauración de esta escena, de una “escenografía” pulsional, crea más fuerte-
mente el lazo que la compromete a la representación. Para agravar aún más la 
escena psicoanalítica en materia de arte, tenemos que la indagación al mundo 
onírico –cuya facultad productora es la imaginación– podría leerse en relación 
directa con la producción sociocultural política de su tiempo, cosa que el psicoa-
nálisis no realiza con la expresión artística de su tiempo, contentándose con una 
versión “privada” o personal de estas proyecciones (Deleuze y Guattari, 1998: 
314-315). Dicho drásticamente, en el mismo momento en que Freud desarrolla 
su ciencia interpretativa y establece esta escena proyectiva, las vanguardias artís-
ticas han desmoronado ya la escena representacional de la cual el psicoanálisis 
pende su interpretación11. 

                                                             
11 Especulando más este punto, diríamos que la evitación o “resistencia” del psicoanálisis respecto de la 
plástica moderna es justa en el sentido de que esta última constituye su propio terror y límite interpretativo, 
ante el cual Freud y la escuela psicoanalítica parental no pueden sino detenerse. Lyotard, sin embargo, 
decide tomar acá cierta actitud neutral, argumentando que el psicoanálisis “no tiene por misión anticipar la 
revolución pictórica” (Lyotard, 1973: 75-76). 



Panambí n. 1 Valparaíso nov. 2015 ISSN 0719-630X. 101-127. 

117 

TRES FIGURAS 

1. Cézanne –abandono de la transferencia 

Suelen citarse los primeros trabajos del impresionismo francés, a mediados del 
siglo XIX, como los iniciadores de una nueva sensibilidad que se aleja progresiva-
mente de todo dato figurativo y perspectivista heredado del Renacimiento. Un 
juez tan competente para observar los desarrollos vanguardistas posteriores, Gui-
llaume Apollinaire, escribe en 1913 este diagnóstico: 

En el siglo XIX, Francia ha producido los movimientos artísticos más variados y más 
novedosos que, en su conjunto, constituyen el impresionismo. Esta tendencia es el 
contrapunto de la antigua pintura italiana basada sobre la perspectiva [...] En este mo-
mento, el impresionismo comienza a refractarse en tendencias personales que, bajo 
ciertos tanteos, mantiene cada uno una vía individual para llegar a una expresión viva 
de lo sublime (Apollinaire, 1960: 351-352). 

Sin duda, una de estas refracciones de la pintura moderna la constituye el tra-
bajo plástico de Paul Cézanne, al cual Lyotard le dedicará una atención notoria 
para ver en él un contramovimiento a la interpretación subjetiva y representativa 
del psicoanálisis. Para llegar a este ajuste desde la pintura, convendría extensificar 
esta nota de paso dicha por Apollinaire, es decir, de qué manera la plástica cézan-
neana supera desde su interioridad plástica de los objetos el carácter atmosférico 
dictado por el impresionismo. Dice Apollinaire: “La razón de Cézanne rodea la 

Figura 1. Paul Cézanne (1839-1906). Manzanas y naranjas, c. 1899. Óleo sobre 
lienzo. © RMN-Grand Palais (Musée d'Orsay) / Hervé Lewandowski. 



José Miguel Arancibia. Dérive; una aproximación al dispositivo estético… 

118 

gran simplicidad. Conmueve a partir de la naturaleza, concentra su genio hasta 
elevar el impresionismo a ser un arte de la razón y la cultura” (Apollinaire, 1960: 
150). Pero dicha “elevación” no es definida tácitamente hablando, por lo cual se-
ría apropiado aquí insertar una de las primeras reflexiones en que Lyotard y Mer-
leau-Ponty coinciden: para ambos, la labor artística de Cézanne tiene algo de ex-
perimental, como si fuesen sus pinturas borradores y tentativas propias de un 
ensayo acerca de la pintura antes que obras completamente terminadas, diría-
mos “canceladas” en una resolución estética. Esta “incapacidad” no sólo singula-
riza el trabajo pictórico cézanneano, diría Lyotard, sino que también marca el 
corte pictórico que realiza frente al impresionismo: 

Esta incapacidad aclara ya un primer enigma: porqué Cézanne no pudo ser impresio-
nista. Como lo muestra P. Francastel, la iluminación impresionista quiere descomponer 
el objeto sustituyendo el tono aéreo en un local, el espacio o, podemos decir, que flota 
el objeto faltando al principio del Quattrocento, es decir, en tanto representación [...] 
se siente un trabajo de la incertidumbre, aquello que Merleau-Ponty denomina como 
la duda de Cézanne (Lyotard, 1973: 78-79)12. 

Aquí, donde los elementos plásticos se encuentran bajo un campo que busca 
delimitar interiormente sus objetos, ya no cabe una interpretación bajo la reso-
nancia psicoanalítica denominada transferencia (Übertragung, vocablo alemán 
que también significa “traducción”), es decir, como si la obra fuese un puro men-
saje proyectivo orientado al Padre ausente. Claramente, la interpretación freu-
diana del arte descansa sobre esta función. Cuando le dedica un análisis compa-
rativo al Moisés de Miguel Ángel, en particular la pose escultórica de la figura 
(cuerpo, posición de los dedos, mirada), no niega su capacidad “afectiva” o de 
sensaciones que la obra suscita (“sé muy bien que no puede tratarse tan sólo de 
una aprehensión meramente intelectual; ha de ser suscitada también nueva-
mente en nosotros aquella situación afectiva, aquella constelación psíquica que 
engendró en el artista la energía impulsada de la creación” Freud, 1971: 76), pero 
todas esas indagaciones recaen en el valor proyectivo, sea como mensaje, don o 
información hacia la figura edípica o paterna que el deseo de la plástica materia-
liza como obra artística. Este eje de interpretación no puede ajustarse sino tími-

                                                             
12 Más específicamente, Merleau-Ponty descubre el estatuto diferencial que hace del lenguaje cézanneano 
una resolución del impresionismo, precisamente en el centro de su propio desarrollo plástico; en el color. 
Por un lado, la multiplicación de los valores cromáticos con los que Cézanne compone sus obras y, más 
decisivo aún, la exploración interior de los objetos, que se iluminan desde sí mismos hacia la tela: “La 
supresión, en ciertos casos, de los contornos precisos, la prioridad del color sobre el dibujo no tienen, 
evidentemente, el mismo sentido en Cézanne que en el impresionismo. El objeto ya no está cubierto de 
reflejos perdidos en su relación con aire y los demás objetos, sino que está sordamente iluminado desde 
dentro” (Merleau-Ponty, 1977: 242). Esta nueva dimensión pictórica del objeto hace de este último una 
naturaleza viva, reivindicando así el uso plástico en una revelación interior de dichos objetos. 



Panambí n. 1 Valparaíso nov. 2015 ISSN 0719-630X. 101-127. 

119 

damente en la obra cézanneana, porque sus intenciones estéticas no buscan tras-
ladar un contenido narrativo o informativo del gesto. Hay, en la obra de Cézanne, 
una distribución de las fuerzas y energías plásticas bajo un “extraño deseo”, dice 
Lyotard, un trabajo operacional de los afectos, que constituyen una “economía 
libidinal” expresada por los medios del arte: 

La búsqueda se orienta en aquello que podría denominarse como una economía del 
sistema psíquico, es decir, una organización no de representantes o significantes res-
ponsables de una semiología, pero sí de cantidades de energía, de un origen pulsional, 
diría Freud o, diría Cézanne, de caracteres plásticos (líneas, valores y las energías cro-
máticas), que inducen al espectador de circulaciones, de afectos (Lyotard, 1973: 81). 

2. Duchamp –proliferación del deseo 

De lo que se trata en arte moderno, entonces, es de intensidades, producto de 
los desplazamientos afectivos pulsionales contenidos en una obra, estima Lyo-
tard. Por cierto, este nuevo estatuto interpretativo llevará a la filosofía estética 
lyotardiana a una dérive con los artistas contemporáneos donde no sólo se anulan 
los registros representativos o narrativos, sino que inauguran un nuevo territorio 

Figura 2. Marcel Duchamp (1887-1968). La novia puesta al 
desnudo por sus solteros, mismamente (El Gran Vidrio), 
1915-23. Técnica mixta. © Philadelphia Museum of Art / 
Artists Rights Society (ARS), New York / ADAGP, Paris / 
Sucesión Marcel Duchamp. 



José Miguel Arancibia. Dérive; una aproximación al dispositivo estético… 

120 

plástico en el cual sus cuerpos neutralizan toda exigencia del gusto, interioridad 
subjetiva o significaciones directas. Por supuesto, esta deriva de Lyotard hacia 
1974 sufre no sólo la influencia teórico afectiva que lo impulsará a una re-visión 
de la obra magna de Marcel Duchamp, sino que pone en suspenso la noción 
misma de estética tal como la modernidad kantiana y hegeliana seguía entendién-
dola para sí misma. Bajo la obra plástica transparente de Duchamp titulada La 
novia puesta al desnudo por sus solteros, mismamente (en francés, “même”), co-
nocida como El Gran Vidrio, existe una profusa cantidad de referencias bibliográ-
ficas de las cuales Lyotard ha tomado nota para así caracterizar la mecánica “es-
tética” de esta producción que, por cierto, se inscribe dentro de un largo pro-
grama filosófico y literario moderno (desde los entes autómatas descritos por 
Descartes, Hobbes o Leibniz, pasando por los seres marionetescos de Kleist o 
Büchner, hasta las máquinas inscriptoras de la Ley en Kafka o el Super-macho de 
Jarry13). Vale aquí una primera caracterización del estatuto máquina donde se 
percibe el carácter no-funcional de esta máquina artística en relación con el com-
plejo maquínico del deseo capitalista, que retiene y canaliza los flujos deseantes 
para reproducir las formas y superestructuras funcionales al deseo del capital: 
“Duchamp ama las máquinas porque ellas no tienen gusto ni sentimientos; por su 
anonimato que no guarda, no capitaliza en nada las fuerzas que ellas vehiculan y 
transforman; y las ama porque ellas no se repiten, cosa muy extraña a ciertos 
espíritus penetrados de la ecuación mecánica = replicante. No asimilación de cau-
sas y en sus efectos” (Lyotard, 1977: 62). En otras palabras, se pregunta aquí por 
la disfuncionalidad del objeto creado, por una máquina que pareciera dilapidar 
sus energías, sin causa o efecto aparente. Aunque la operación de “descrédito” 
estético propugnada por Duchamp no realiza una vindicación del objeto –sino 
todo lo contrario; llevar al objeto útil, una pala, urinario o cartel publicitario a una 
dimensión asociativa nueva mediante un título; “por delante del brazo roto”, 
“fuente”, “farmacia”14–, la elaboración a dos planos de una doble maquinación 
que describe a la novia y el aparato mecánico de sus solteros, parece a simple 

                                                             
13 Sobre estos dos últimos, la remisión pasa obligatoriamente por el célebre texto de M. Carrouges Les 
Machines célibataires (1954). 
14 No siendo el promotor de una expresión conceptual que aún no daba a luz, Duchamp hace de los títulos 
un material de referencias asociativas poéticas, pero también lingüísticas (aliteraciones, sobrecargas, 
neutralizaciones de los componentes gramaticales). Sobre esta última, El Gran Vidrio es expresión de un 
aislamiento del adverbio même (lejana traducción por “mismamente”), pues, colocado al final de la oración, 
no se refiere connotativamente ni a los solteros ni a la novia: “Puesto que no es eux-mêmes y no se refiere 
ni a los solteros ni a la desposada. Se trata, por tanto, de un adverbio en la más hermosa demostración del 
adverbio. No tiene ningún sentido” (Cabanne, 1972: 34). Así como la neutralización del adverbio desnuda-y-
no al mismo tiempo a la novia, El Gran Vidrio escapa a la lógica binaria de sus dos planos simultáneos: ambos 
se coproducen energéticamente hablando, es decir, en movimiento--inmóvil. Operación disimulativa, diría 
Duchamp. “Ironismo de la afirmación” según Lyotard. 



Panambí n. 1 Valparaíso nov. 2015 ISSN 0719-630X. 101-127. 

121 

vista una summa plástica del itinerario duchampiano desde 1911 a 1932. Clara-
mente, esta primera impresión se corrobora de cara a los manuscritos y apuntes 
que Duchamp realizara de su proceso creativo, denominado Libro Verde, suerte 
de instrucción mental al cual El Gran Vidrio pondría en operación. Tal efecto de 
circulación erótica afectiva hace de esta pantalla transparente ya no una plata-
forma de exposición o performática, sino un lugar de transformación: “[...] es un 
complejo transformador, de una serie de metamorfosis de máquinas. Esto no es 
arte, porque no son objetos. Esto es sólo transformaciones, redistribuciones de 
energía. El mundo es una multiplicidad de aparatos de transformación, unidades 
de energía dentro de uno y otro. Duchamp así no busca la repetición de los mis-
mos efectos” (Lyotard, 1990a: 36). Este plan de fuerzas deseantes a dos niveles 
crea un movimiento virtual según el cual el plano inferior (solteros en sus trajes 
de confección industrial) son trasladados en conjunto bajo el mecanismo molino 
de café y la estructura inferior a esos solteros; arriba, la novia traduce “el erotismo 
que ha de ser uno de los grandes engranajes de la máquina-soltera” (Duchamp, 
1978: 49) a partir de una lógica independiente –y, por eso, objeto del deseo de 
sus pretendientes. Mas la transparencia está inmóvil, detenida hasta que cada 
espectador la ponga en movimiento de acuerdo a sus deseos. Dicha transparen-
cia, no obstante, busca una nueva dimensión espacial por la cual la novia no sólo 
se presenta en el plano liso a dos dimensiones; se busca la multiplicidad de planos 
a n dimensiones, así como la matemática proyectiva de Poincaré multiplica el clá-
sico espacio euclidiano, espacio por el cual la pintura –incluso en su registro no 
figurativo– sigue manteniéndose como soporte para estas energías afectivas: 

El vidrio es hecho de un ensamblaje hecho de dos partes, alto y bajo, que son como los 
espejos, añadidos por el largo de una bisagra formada por las barras de un vidrio me-
diano. Las imágenes que vemos en estos dos espejos, esposos abajo y novia arriba, no 
están ubicados en el mismo plan; es necesario imaginar que los espejos forman un 
ángulo obtuso uno y otro; y que los espacios que se abren son digamos diferentes (Lyo-
tard, 1977: 76)15. 

                                                             
15 Sin que esta dualidad de los espejos sea “resuelta” dialécticamente, el siguiente pasaje advierte –desde 
una perspectiva literaria– la contraposición de los solteros respecto de la novia, es decir, la componenda 
entre los espíritus por desvelar a esa “mujer-verdad” (la expresión entre “ ” no deja de parpadear a Nietzsche, 
sin duda): “El caso de Marcel Duchamp nos ofrece hoy en día una valiosa línea de demarcación entre los dos 
espíritus que van a tener que enfrentarse cada vez más en el mismísimo seno del espíritu moderno, según 
que este último pretenda o no la posesión de la verdad representada, con toda razón, como una mujer ideal 
y desnuda, que no sale del pozo más que para volver a sumirse en el espejo” (Breton, 1998: 107). Aquí los 
términos en cursivas de esta nota –especie de “resumen” que deliberadamente hemos destacado– como la 
“verdad” que, en palabras de Poe-Dupin no siempre está en el pozo, permitirían proliferar aún más esta 
interpretación. 



José Miguel Arancibia. Dérive; una aproximación al dispositivo estético… 

122 

En gruesas líneas, el espacio n dimensional sería un más allá de la forma intuitiva 
que impone el espacio perceptivo, como el espacio estético trascendental defi-
nido por Kant. Esta multiplicidad de planos permite concebir a la novia en desnu-
dez como una proyección en superficie plana de una novia tridimensional y, en su 
conjunto cuatridimensional. El trabajo maquínico duchampiano no sólo ha cana-
lizado las fuerzas pulsionales sino que las ha hecho proliferar bajo un movimiento 
proyectivo (mental) que la misma obra mantiene en acumulativa potencia. 

3. Monory –el dandismo de lo sublime 

Si frente a la Figura, los seres animados por la luz de Cézanne y las multiplicida-
des pulsionales de la máquina de Duchamp creyéramos que un retorno a la “pin-
tura” realista es sintomático de cierta “rehabilitación” o, en la más pobre de sus 
lecturas, una deriva conservadora del itinerario estético filosófico de Lyotard, los 
análisis realizados de la práctica hiperrealista buscan dar con la especificidad del 
arte moderno dentro de la lógica tecnocientífica del capitalismo y, más incisiva-
mente, en relación con la imagen producida y consumida por la sociedad. Imagen 
de la cual el deseo del capital, imaginario o simbólico, pende del intercambio. Esta 
experiencia sustractiva define la banalidad misma de la experiencia moderna, 
pero también abre la chance de ser vivenciada de otra manera, en calidad de ex-
perimentadores: 

En la escala de los individuos, la experiencia de la conciencia en primer lugar cae en 
ruinas al contacto de la vida en masa en la metrópolis y sus lugares de producción, 

Figura 3. Jacques Monory (1934). Opéra glacé n. 3, Jolie Salomé, 1974. 
Óleo. © Jacques Monory. 



Panambí n. 1 Valparaíso nov. 2015 ISSN 0719-630X. 101-127. 

123 

después de que la tecnociencia capitalista en pleno auge inyecta sus productos y sus 
medios más refinados hasta en la facultad más íntima del yo [...] Sin embargo, la decli-
nación de la experiencia puede ser siempre retomada como evento de experimenta-
ción (Lyotard, 1984: 9-10). 

Jacques Monory, al hacer suyo los procedimientos técnicos de la cinematografía 
tales como el recorte, el montaje y la yuxtaposición del tiempo no-sincrónico en 
la pintura, busca no simplemente establecer una comunicación directa con el 
mundo imaginario real y mental de la sociedad capitalista (de su violencia, subra-
yemos), sino también contravenir de manera práctica la premonición anunciada 
por Walter Benjamin respecto de la obra de arte exhibitiva. Al integrar dentro de 
su espacio plástico inmóvil el movimiento entrecortado del cine, Monory fija la 
imagen movediza para retener en ese tiempo de la pintura la imagen mental que 
los objetos de consumo llevan como carga en tanto dispositivos del capital. Mas 
conviene citar aquí el texto de Benjamin: “Comparemos el lienzo (pantalla) sobre 
el que se desarrolla la película con el lienzo en el que se encuentra una pintura. 
Este último invita a la contemplación; ante él podemos abandonarnos al fluir de 
nuestras asociaciones de ideas. Y en cambio no podemos hacerlo ante un plano 
cinematográfico. Apenas lo hemos registrado con los ojos ha cambiado. No es 
posible fijarlo” (Benjamin, 1989: 51). No obstante, la instantánea del obturador o 
la cámara petrifica a la imagen; su resultado más inmediato es un fenómeno de 
shock como advierte Benjamin. La imagen así no puede sino confirmar el instante 
presente en que se la encuentra. Lyotard, vía Monory, ha encontrado un retardo 
de la imagen capturada por el lienzo, la cual, sin perder su vínculo con la actuali-
dad, abre cierta singularidad de ese tiempo: 

[...] fija sobre sí mismo un desplazamiento en el tiempo de pintar, que se llama singu-
laridad del tiempo moderno. El uso de las máquinas para reproducir, la interposición 
entre el motivo y la inscripción final, de una multitud de registradores y convertidores 
de imágenes, necesariamente por efecto, al menos cuando es combinada con el anti-
guo trabajo de la mano sobre la tela; de retardar el goce por descarga al enfriar los 
flujos libidinales – cromáticos. La lentitud deviene prodigiosa (Lyotard, 1984: 104). 

Tiempo singular que se encuentra registrado en la pintura misma, que hace de 
la instantaneidad de la imagen un tiempo suspendido, como un retrato onírico de 
la realidad bajo su propio tiempo –y, bajo la monocromía del azul, un tiempo de 
goce particular– goce que, como veremos, se encuentra más sintonizado con el 
“cortocircuito” apático que brinda lo sublime que con el modelo formal dictado 
siempre desde lo bello. 

En esta inflexión estética, Monory se le presenta a Lyotard como signo actuali-
zado de lo moderno, el cual lejos está de abrazar un determinado metarrelato o 
desarrollar una crítica más allá del capital –utópica a la manera de Marcuse. Para 
decirlo a dos voces, Lyotard y Foucault hacen de esta modernidad no un “hecho 



José Miguel Arancibia. Dérive; una aproximación al dispositivo estético… 

124 

de darse lo moderno” o alguna determinada acción, sino dar con la experiencia –
siempre en exterioridad e inmanente– de una actitud moderna: “y por actitud 
quiero decir un modo de relación con respecto a la actualidad, una elección vo-
luntaria que hacen algunos; en fin, una manera de pensar y de sentir, una manera 
también de actuar y de conducirse que, simultáneamente, marca una pertenencia 
y se presenta como una tarea” (Foucault, 2007: 81). Sobre la actitud del pintor en 
el capitalismo, tanto el método como los resultados artísticos de Monory guardan 
estrechos lazos con lo que Lyotard describe a partir de la figura heroica del dandy, 
promovida por Baudelaire para caracterizar una sensibilidad neutra, fría y por ello 
signo fuerte de distinción y singularidad de todo artista experimentador. Como 
última instantánea del mundo capitalista, Baudelaire supone en el dandy la en-
carnación de cierto destino de lo moderno o, expresado a cierta distancia –como 
si contempláramos un cuadro– un destino casi inevitable del sujeto moderno, del 
cual ya las letras francesas como Montaigne hubiesen preanunciado líricamente: 
“El dandismo es un sol acostado, como el astro que declina, es soberbio, sin calor 
y pleno de melancolía” (Baudelaire, 1976: 712). La descripción precedente puede 
ser la transcripción literaria de los monocromos lilas y azules adoptados por Mo-
nory para sus obras (aunque el referente “lírico” de esta monocromía le es casi 
contemporáneo y es su coterráneo: Yves Klein). Así, una estética dandynesca, que 
no retiene ni participa del ciclo económico sino para retardarlo, ha encontrado en 
esa incertidumbre con el espacio y el tiempo su agenciamiento técnico que lo 
libera de la imagen del pintor-trabajador, del productor a la espera de la retribu-
ción en términos de plusvalía: “Lo producido (el cuadro) no es reinsertado en el 
ciclo siguiente, y el medio (la técnica) no es ni perfeccionada ni necesariamente 
conservada de una obra a otra. Diremos que la relación de los cuadros unos con 
otros no es cíclica (dialéctica), es decir, o bien ella no existe del todo o bien ella 
está en el orden de una discontinuidad no acumulativa” (Lyotard, 1984: 94). El 
dandy es precisamente una de las figuras moderna que Baudelaire caracteriza 
como forma im-productiva de la sociedad, una especie de sello de reconoci-
miento individual que se observa a sí mismo como objeto de contemplación. Es 
aquí, en este entrecruce donde hemos de citar bajo una sencilla enunciación bau-
delaireana, aquello que se juega en la obra de Monory para Lyotard; nada menos 
que la inflexión moderna hacia la Tercera Crítica de Kant: “El dandy debe aspirar 
a ser sublime sin interrupción. Debe vivir y dormir ante un espejo” (Baudelaire, 
1947: 41). Este “retorno a Kant” por parte de Lyotard tiene, entre varias aristas, 
la siguiente: este último encuentra en la categoría del sentir sublime una base 
teórica por la cual las fuerzas y pulsiones libidinales artísticas modernas han desa-
rrollado la promesa displacente de un arte que no pliega al contorno de las figuras 
placenteras; en clave kantiana, el arte moderno no se expresaría bajo el acuerdo 
libre entre la imaginación y el entendimiento en tanto juicio reflexionante común 
para distinguir lo bello, es decir, sometido a la regla del juicio de gusto puro como 



Panambí n. 1 Valparaíso nov. 2015 ISSN 0719-630X. 101-127. 

125 

lo implica la forma16. Porque aquí en la belleza, la facultad de los conceptos, el 
entendimiento, tiende al control de las producciones y asociaciones que le otorga 
la facultad de la imaginación: “El límite no es un objeto para el entendimiento, es 
su método: todas las categorías del entendimiento son operadores de determi-
nación, es decir, de limitación” (Lyotard, 1991: 80). Lo más cercano al despliegue 
designificativo del arte moderno es la posibilidad no--representativa de sus flujos, 
o sea, la apertura hacia lo sin-límite (Unbegrenzheit). Una presentación negativa 
es lo que manifiesta lo sublime, porque aquí la imaginación productora y sinteti-
zadora de los datos fenoménicos se encuentra subyugada a una tarea más ele-
vada, a un des-acuerdo no con el entendimiento, sino con la propia razón. Lo su-
blime advierte, en tanto no presentación, lo incondicionado de las ideas, más es-
pecífico, sentirlas afectivamente. A la manera como Lyotard ha formulado esta 
reflexión, podría decirse que, entre lo sublime kantiano y los programas vanguar-
distas como la abstracción o el suprematismo, según los cuales el arte es una re-
cuperación de las fuerzas elementales expresivas elevadas a signo absoluto, pa-
rece no existir sino la diferencia material entre filosofía y arte (Lyotard, 1991: 
193). Pero la modernidad en la cual el dandy y Monory se sitúan es más drástica 
aún; si bien lo sublime es el afecto por lo ilimitado (lo “absolutamente grande” y 
la “superioridad de la potencia”, términos que redacta Kant), ellos renuncian a la 
complacencia por las ideas, encontrando este sentir en el plano inmanente de la 
experiencia moderna. Y aún más radical; hacen de una nueva belleza un contacto 
propiamente sublime como experiencia realista: 

El realismo de Monory que pinta el mundo de la racionalidad neo-tecnológica, lejos de 
creer en la realidad de este mundo, hace descubrir la sublimidad que la subentiende. 
La desmesura no consiste en una inconmensurabilidad de las Ideas dadas a la expe-
riencia; ella está en la inexorable erosión de la experiencia sobre los efectos de ideas 
realizadas en axiomáticas y dispositivos operacionales (Lyotard, 1984: 153). 

Dicho todo lo anterior, la experiencia del arte actual hace que lo (pos) moderno 
no sea otra cosa que cierta dislocación de los afectos modernos, experimentando 
así sus propios límites en el espacio y tiempo de un sujeto que se retira, sujeto 
bajo un suspensivo espacio del deseo (   ) 

Santiago de Chile, 2010-2015 

 

                                                             
16 “En la pintura, escultura y aún en todas las artes plásticas [...] el dibujo es lo esencial, y en él la base de toda 
edificación del gusto es, no lo que agrada a la sensación, sino simplemente lo que gusta por su forma [...] el 
dibujo y la composición es lo que constituye propiamente el objeto del juicio de gusto puro” (Kant, 1993: 
68). 



José Miguel Arancibia. Dérive; una aproximación al dispositivo estético… 

126 

Referencias 

Adorno, Theodor (1966). Filosofía de la nueva música. Buenos Aires: Sur. 

______________ (2003). Notas sobre literatura. Madrid: Akal. 

______________ (2004). Teoría estética. Madrid: Akal. 

Apollinaire, Guillaume (1960). Chroniques d´art 1902-1918. París: Gallimard. 

Baudelaire, Charles (1947). Mi corazón al desnudo. Barcelona: Apolo. 

________________ (1976). Oeuvres Complétes II. París: Gallimard. 

Benjamin, Walter (1989). Discursos interrumpidos I. Buenos Aires: Taurus. 

Breton, André (1998). Los pasos perdidos. Madrid: Alianza. 

Cabanne, Pierre (1972). Conversaciones con Marcel Duchamp. Barcelona: Anagrama. 

Carrouges, Michel (1954). Les machines célibataires. París: Arcana. 

Deleuze, Gilles (2000). Nietzsche y la filosofía. Barcelona: Anagrama. 

____________ (2005). Lógica de la sensación. Madrid: Arena Libros. 

Deleuze, Gilles y Guattari, Félix (1998). El Antiedipo. Barcelona: Paidós. 

Derrida, Jacques (2001). La tarjeta postal. México: Siglo XXI. 

Duchamp, Marcel (1978). Escritos. Duchamp du signe. Barcelona: Gustavo Gili. 

Freud, Sigmund (1971). Psicoanálisis del arte. Madrid: Alianza. 

_____________ (1975). Más allá del principio del placer. Vol. XVIII. Buenos Aires: Amo-
rrortu. 

_____________ (1991). La interpretación de los sueños. Vol. V. Buenos Aires: Amorrortu. 

_____________ (1992). Tres ensayos sobre teoría sexual. Vol. VII. Buenos Aires: Amorrortu. 

_____________ (1998). Trabajos sobre metapsicología y otras obras. Vol. XIV. Buenos Ai-
res: Amorrortu. 

Foucault, Michel (2004). Esto no es una pipa. Ensayo sobre Magritte. Barcelona: Anagrama. 

______________ (2007). Sobre la ilustración. Madrid: Tecnos. 

Green, André (1980). Le mythe: un objet transitionnel collectif. Le temps de la réflexion, n. 
1. París: Gallimard. 100-101. 

Kant, Emmanuel (1993). Crítica del juicio. Buenos Aires: Losada. 

Lacan, Jacques (1995). Los cuatro conceptos fundamentales del psicoanálisis. Seminario XI. 
Barcelona: Paidós. 

Lautréamont (1988). Obras completas. Madrid: Akal. 



Panambí n. 1 Valparaíso nov. 2015 ISSN 0719-630X. 101-127. 

127 

Lyotard, Jean-François (1969). La phénomenologie. París: Presses Universitaire de France. 

_________________ (1973). Des dispositifs pulsionnels. París: UGE. 

_________________ (1975). A partir de Marx y Freud. Madrid: Fundamentos. 

_________________ (1977). Les Transformateurs Duchamp. París: Galilée. 

_________________ (1984). L´assassinat de l’expérience par la peinture, Monory. París: Le 
Castor Astral. 

_________________ (1987). La condición posmoderna. Madrid: Cátedra. 

_________________ (1990a). Duchamp´s TRANS / formers. Culver City: The Lapis Press. 

_________________ (1990b). Economía libidinal. Buenos Aires: FCE. 

_________________ (1991). Leçons sur l’analytique du sublime. París: Galilée. 

_________________ (1996). ¿Por qué filosofar? Barcelona: Paidós / ICE-UAB. 

_________________ (1998). Lo inhumano. Charlas sobre el tiempo. Buenos Aires: Manan-
tial. 

_________________ (2011). Discourse, figure. London. University of Minnesota Press. 

Merleau-Ponty, Maurice (1977). Sentido y sin sentido. Barcelona: Península. 

Muñoz, Jacobo (1996). La alternativa del disenso. En: Lyotard, Jean-François. ¿Por qué filo-
sofar? Barcelona: Paidós. 9-78. 

Ricoeur, Paul (2003). El conflicto de las interpretaciones. México: FCE. 

 


