
25Facultad de Arquitectura >Universidad de Valparaíso

La búsqueda espiritual a través del arte, Hilma Af Klint y
su revolucionaria visión femenina

ANA GÓMEZ URIARTE
Arte terapeuta. Licenciada en Arte, Magíster en Arte terapia. Universidad de Barcelona. España.

Magíster en Psicología Clínica Junguiana, Universidad Mayor, 2016, Santiago. Chile.
Filiación institucional: Miembro de la SCPA (Sociedad Chilena de Psicología Analítica), del CATCh (Colegio de arteterapeutas de Chile).

ORCID: 0009-0003-5130-7440
Mail contacto: anagomezarteterapia@gmail.com

Universidad de Valparaíso

Facultad de Arquitectura

Revista Márgenes

Mujer Arte y Sociedad

The spiritual quest through 
art, Hilma Af Klint and her 

revolutionary feminine 
vision

2025. Vol 18. Nº 28

Páginas: 25-40 

Recepción: marzo 2025 

Aceptación: mayo 2025  

htt
ps

://
do

i.o
rg

/1
0.

22
37

0/
m

ar
ge

ne
s.

20
25

.1
8.

28
.4

94
7

RESUMEN
Este artículo tiene como objetivo reconocer la singular obra de la gran artista Hilma af 
Klint, desplegando su particular búsqueda a través del arte visual y contacto con el mundo 
espiritual. Hilma af Klint (1862-1944) fue una pintora sueca, contemporánea de Carl G. Jung, 
cuyas imágenes han tenido un eco impresionante en la última década (después de varios 
intentos sin éxito de difundir su obra). Ambos convocaron a observar y experimentar el 
mundo desde una perspectiva diferente. En las imágenes de Af Klint, al igual que en las de 
El Libro Rojo de Jung, encontramos influencias similares de los movimientos que permearon 
la cultura europea a principios del siglo XX, así como presencia de la búsqueda espiritual 
propuesta por la alquimia. Se mostrará un breve recorrido por el contexto de la artista y 
su obra, profundizando, principalmente, en dos de sus series: El árbol del Conocimiento y El 
cisne, pertenecientes al gran conjunto de Pinturas para el Templo. 

Palabras clave: Hilma af Klint, pinturas, espiritual, mujer, serie.

ABSTRACT
This manuscript aims to recognize the singular work of the great artist Hilma af Klint, 
displaying her particular quest through visual art and contact with the spiritual world. 
Hilma af Klint (1862-1944) was a Swedish painter, a contemporary of Carl G. Jung, whose 
images have had an impressive echo in the last decade (after several unsuccessful attempts 
to disseminate her work). Both called for observing and experiencing the world from a 
different perspective. In Af Klint’s images, as in those of Jung’s The Red Book, we find similar 
influences from the movements that permeated European culture at the beginning of the 
20th century, as well as the presence of the spiritual quest proposed by alchemy. A brief 
overview of the context of the artist and her work will be provided, focusing mainly on two 
of her series: The Tree of Knowledge and The Swan, belonging to the large set of Temple 
Paintings.

Key words: Hilma af Klint, paintings, spiritual, woman, series.

 



26 Márgenes Vol Nº18 >2025> ISNN 0718-4031

INTRODUCCIÓN
Hilma Af Klint es una pintora sueca que a principios del 
siglo XX crea un conjunto de obra vanguardista que, sin 
embargo, ha sido reconocida y mediatizada un siglo 
después. Nos encontramos aquí un caso más de una mujer 
artista que dinamiza en varios niveles la historia del arte 
como la veníamos conociendo. Contemporánea de Carl G. 
Jung y coincidente en muchos de sus intereses, nos deja 
un legado en imágenes y anotaciones, en el que explora 
y transmite una visión de la espiritualidad transgresora 
para su época y que, en la actualidad, nos impacta 
profundamente.

A finales del siglo XIX, en un contexto en el que la creatividad 
femenina era materia de debate, Hilma Af Klint se graduó 
con honores de la Real Academia de Arte de Estocolmo. 
La creación de la sección femenina en la academia era 
un hecho reciente, pues, desde 1864, algunas mujeres 
tuvieron el privilegio de estudiar en dicho lugar. Hilma 
culminó su formación en 1888 presentando a concurso un 
cuadro, Andrómeda, princesa que, encadenada a una roca 
es entregada como sacrificio a un monstruo marino. Este 
lienzo ganó el premio de la Academia en la categoría de 
pintura histórica. Después de esto, incursionó en diversas 
áreas artísticas como la ilustración infantil y científica, 
aunque fue mayormente reconocida por sus retratos y 
paisajes de estilo postimpresionista (Voss 2023). 

Provenía de una familia con formación intelectual elevada. 
El bisabuelo, por la línea paterna, emprendió el trabajo de 
cartografiar las costas suecas y fue nombrado como parte 
de la nobleza. Su hijo, el abuelo de Hilma, concluyó el 
proyecto de cartografía iniciado por su padre, plasmado en 
el Atlas marítimo sueco. El padre de Hilma, también oficial 
de la Marina, era profesor de astronomía, navegación 
y matemáticas (Voss 2022). Por lo tanto, la ciencia fue 
una parte importante de su entorno familiar, asimismo, 
debemos tener en cuenta el contexto histórico en el que 
los avances científicos como el estudio del átomo, las 
ondas electromagnéticas o los rayos X tuvieron un papel 
decisivo (Dalrymple 2023).

Otro de los grandes intereses que movilizó a Hilma fue su 
búsqueda espiritual, expresada en una fuerte atracción 
y compromiso con corrientes como el espiritismo, la 
teosofía, los rosacruces y la antroposofía. En esta variedad 
de inclinaciones encontramos reflejos del Zeitgeist, 
(espíritu del tiempo) que habitó, hacia finales del siglo XIX 
y principios del XX, se podían encontrar múltiples cruces 
entre temáticas abordadas por la ciencia y la espiritualidad. 
Af Klint plasmó en su arte una visión esotérica del universo, 
y, además, su obra muestra la convergencia de diversos 
discursos modernistas. Jadranka Ryle pone atención 
en la original y adelantada propuesta de Hilma donde 
encontramos 

…las tradiciones míticas Nórdicas, combinadas con el 
conocimiento científico de la estructura física del espacio 
y el átomo —que se transforman en preguntas espirituales 
a través del espiritualismo teosófico— se convierte en una 
abstracción modernista, transnacional y de género en la 
pintura de Af Klint (2019, p. 70).

LAS CINCO Y LAS PINTURAS PARA EL TEMPLO
Al poco de terminar sus estudios académicos, Hilma fundó, 
junto a otras cuatro mujeres el grupo llamado Las Cinco (De 
Fem). Entre ellas se encontraba Anna Cassel, artista amiga 
y compañera de estudios en la Academia. Con intereses 
similares en relación al arte, el catolicismo, la teosofía y 
el espiritismo, este grupo de mujeres se conocieron en el 
contexto de una orden rosacruz y mantuvieron reuniones 
semanales a lo largo de diez años. Esta agrupación 
dedicaba sus encuentros a rezar, estudiar textos de la Biblia 
y teosofía, teniendo, además, experiencias espiritistas con 
el fin de ponerse en contacto con maestros espirituales. 
Las Cinco registraban los mensajes que recibían por medio 
de escritos y dibujos automáticos y, a través de estas 
comunicaciones, desarrollaron un pensamiento mítico 
particular (Kaufmann y Schaeppi, 2019).

>> Figura 1. La autora, frente a una pintura de Hilma 
Klint. Fuente: elaboración propia



27Facultad de Arquitectura >Universidad de Valparaíso

Después de varios años de estas prácticas estructuradas 
y regulares, en 1904 se encuentran anotaciones en los 
cuadernos de af Klint sobre el anuncio de uno de sus 
espíritus guía que le avisa que sería llamada a pintar para 
transmitir el mundo espiritual en imágenes, el maestro 
Ananda comunica que se llamarán pinturas astrales (Voss 
2022). En 1906, Hilma recibe un mensaje dirigido a ella, 
en el cual, un maestro, cuyo nombre quedó registrado 
como Amaliel, le pide que se disponga para una gran 
tarea que está próxima a comenzar. Durante un año, af 
Klint se compromete a prepararse y purificarse a través 
de una dieta restrictiva y ejercicios espirituales (Bashkoff 
2023). Hasta ese momento, su vida como pintora de estilo 
postimpresionista había continuado en paralelo con su 
participación en esta agrupación, pero Amaliel le pide que 
solo pinte para él. Es en esta instancia que comienza la 
frenética producción de su mayor conjunto de imágenes: 
las Pinturas para el Templo. La referencia al templo está 
vinculada con el diseño posterior, también encargado por 
los maestros espirituales, de un espacio arquitectónico 
que pudiera contener las pinturas. Un conjunto que abarca 
193 piezas pictóricas y dibujos que realizará hasta 1915, lo 
que ella consideró la gran obra de su vida, ordenados en 
series y subgrupos muy distanciados visualmente de las 
representaciones a las que Hilma estaba habituada hasta 
ese momento (Kaufmann y Schaeppi, 2019). 

Sabemos que Hilma af Klint estuvo acompañada en gran 
parte de su tarea, pues comenzó sus Pinturas para el Templo 
dentro del marco de reuniones del grupo de Las cinco. 
En la primera serie, principalmente, en colaboración con 
Anna Cassel, talvez la serie de Los diez mayores, por alguna 
integrante más del grupo debido al colosal tamaño. En los 
cuadernos que acompañan la serie de las grandes pinturas 
de figuras hace alusión a la presencia de Gusten Andersson, 
con quien menciona haber tenido una relación espartana, 
haciendo referencia a las prácticas homosexuales 
femeninas que describe Plutarco. Posteriormente será 
Sigrid Lancén quien comienza a aparecer con mayor 
frecuencia en sus anotaciones. En los cuadernos no 
quedan claros los límites entre la realidad y el deseo, entre 
el amor físico y el espiritual (Voss 2022). Estas relaciones 
siempre estuvieron enmarcadas en el contexto de la gran 
tarea asignada a Hilma, los mensajes de los maestros le 
dan indicaciones a cada una de ellas sugiriendo el trabajo 
en conjunto.

Hilma siempre estuvo interesada en mostrar su obra 
al mundo con la intención de iluminar a quienes la 
observaran, aunque más bien fuera del ambiente artístico. 
Exploró posibilidades en contextos espirituales, creando 
una especie de maleta museo, libros que contenían 
miniaturas de sus cuadros y que pudo transportar en sus 
visitas por Europa, especialmente a Dornach, sede central 
de la antroposofía, donde se encontró con Rudolf Steiner 
(Voss 2023). Parece que, en gran medida, fue la reacción 

>> Figura 2. Dibujo espiritual, Las Cinco 1903-1904, 
grafito sobre papel, 50x44 cm. Fuente: elaboración 
propia



28 Márgenes Vol Nº18 >2025> ISNN 0718-4031

y los comentarios de Steiner hacia el trabajo de Hilma, lo 
que la llevó a decretar y dejar constancia en su testamento, 
legado a su sobrino, que este conjunto de obras no fuera 
mostrado hasta veinte años después de su muerte. Según 
las anotaciones en los cuadernos de Hilma, buscó el 
consejo de Steiner, a quien profesaba gran admiración y 
tenía como su profesor. Estuvo en contacto con él en varias 
ocasiones, a través de correspondencia, y se encontraron 
en Suecia a propósito de las conferencias que él impartió. 
No queda del todo claro lo que sucedió en estos encuentros, 
se sugiere que Steiner captó con facilidad algunos de los 
mensajes en la obra, y se comenta que le indicó que eran 
pinturas demasiado adelantadas a la época que no serían 
comprendidas hasta pasados cincuenta años (Voss 2022). 

Katy Hessel, en su Historia del arte sin hombres, rescata 
el papel que tuvo el espiritualismo en la configuración 
del modernismo, y en concreto en el terreno del arte. 
Georgiana Houghton es un ejemplo, anterior al de 
Hilma af Klint, de las muchas artistas que en ese periodo 
encontraron en el mediumnismo un camino de desarrollo 
artístico. El caso de Houghton fue público, ya que, en 1871, 
autofinanció una exposición en una galería de Londres que 
no contó con una buena acogida. Hessel (2024) menciona 
las obras de Georgina Houghton y las de af Klint como 
proto abstractas, realizadas un tiempo anterior a las de los 
pintores considerados pioneros de la abstracción (como 
Kandinsky, Malevich o Mondrian).

En esta aproximación al arte desde el espiritismo podemos 
encontrar una fuerte conexión con la experiencia que 
tuvo Carl G. Jung, alrededor de 1913, conocida como su 
enfrentamiento al inconsciente. En 1902, Jung realizó su 
tesis médica, publicada como Acerca de la psicología y 
patología de los llamados fenómenos ocultos. Se sabe que 
Jung participó de varias sesiones de espiritismo en las que 
la médium era una prima por parte de su familia materna. 
Este estudio marcaría de manera profunda su percepción 
de la psique y el inconsciente, influyendo en su propia 
autoexploración plasmada en El Libro Rojo (Shamdasani 
2008). 

PRIMERA ETAPA, SÍMBOLOS RECURRENTES
Cada serie es distinta a la otra en estilo, aunque hay 
símbolos que prevalecen. Por ejemplo, ya desde el primer 
conjunto, Caos primigenio, encontramos la espiral como 
imagen fundamental, un símbolo de cambio, evolución, 
unión de fuerzas, que para af Klint puede apuntar tanto al 
ascenso, como al descenso espiritual. (Bashkoff 2023). 

En la pieza n° 9 (ver imagen) observamos un fondo azul 
claro, dos líneas horizontales amarillas que dividen el lienzo 
en tres segmentos; en la parte superior, en amarillo, las 
palabras vestal y asket junto a una rosa. En el segmento del 
centro, dos conchas de caracol con la abertura hacia arriba 
superpuestas, una verde en primer plano y, a la izquierda, 

asoma un fragmento de una amarilla. En la parte alta de 
este espacio intermedio, bajo la rosa amarilla, se entrelazan 
lo que parecen ser los tentáculos de los animales. Sobre 
la concha verde, una espiral como línea discontinua en 
amarillo, un trazo característico de las cartografías marinas.

El caracol es un símbolo importante y continuamente 
presente en la obra de af Klint. Además de la forma en 
espiral, puede haber tenido como referencia al barco de 
investigación en el que navegaba su padre, llamado Snäckan, 
caracol en sueco. Este molusco resulta ser hermafrodita, es 
decir, contiene órganos sexuales tanto femeninos como 
masculinos. El caracol es un claro ejemplo de la unidad de 
los opuestos que Hilma exploró a lo largo de toda su obra. 
Sus anotaciones hacen referencia al anhelo por la unidad 
experimentada como estado original, escribiendo sobre la 
emergencia de seres duales. (Voss 2022). 

Los colores azul y amarillo, asignados al género masculino 
y femenino respectivamente, o letras como la w y la u, 
que tienen que ver con materia y espíritu, también serán 
elementos recurrentes. Es interesante la indagación relativa 
a los géneros registrada en las imágenes y en los cuadernos 
que las acompañan. Asket (asceta) se refería en términos 
masculinos a Hilma, debido a su proceso de preparación 
espiritual a través del autocontrol y la abstinencia. Anna 



29Facultad de Arquitectura >Universidad de Valparaíso

Cassel, su compañera más cercana y par colaboradora en 
esta primera serie, era designada como Vestal, relacionado 
con las sacerdotisas vestales, mujeres vírgenes consagradas 
a la diosa del hogar, Vesta, en la antigua Roma. Vestal-Asket 
aparece como unidad sugiriendo la unión de los opuestos 
masculino y femenino (Voss 2022). 

La posibilidad de trascender los límites como los impuestos 
sobre masculino/femenino o materia/espíritu se sustentan 
en el estudio de af Klint y sus compañeras de publicaciones 
de la época, como los escritos de Helena Blavatsky, 
fundadora del movimiento teosófico, que entre sus bases 
incluía a Platón con el mito de los seres redondos que eran 
hombre y mujer en uno. 

La segunda serie de pinturas se denomina Eros, una 
representación del amor bajo el nombre del dios griego. Su 
manera de abordarlo es radicalmente distinta a la corriente 
pictórica simbolista, tan de moda en esa época, donde 
podríamos situar su anterior cuadro Andrómeda (en el que 
también hacía alusión a un personaje mitológico). En estas 
piezas predominantemente rosas, la esquematización de 
las formas y el juego de colores son centrales. De nuevo 
encontramos referencias a Asket, Vestal y su unión que va 
más allá de la materia y alcanza el reino espiritual inmortal. 
Julia Voss (2022), exhaustiva biógrafa de Hilma, señala que 
estos actúan como actualización de los personajes del mito 
relatado por Apuleyo, Eros y Psyche, en el que a través de 
este vínculo Psyche consigue la inmortalidad.

Linda Dalrymple comenta que las ideas místicas del filósofo 
alemán Carl Du Prel también debieron inspirar “el empeño 
que Af Klint mantuvo durante toda su vida de superar la 
dualidad y alcanzar una armoniosa unidad en sus obras”. 
(2023, p. 83).

Los diez mayores es la tercera serie con la que continuó el 
proyecto encomendado según los mensajes recibidos del 
maestro Amaliel. Diez pinturas de formato colosal (322 x 239 
cm), llenas de colores, líneas, formas y letras que danzan, 
representando cuatro etapas: infancia, juventud, madurez 
y ancianidad en la vida humana. Aquí encontramos una 
referencia a las ideas del biólogo y artista Ernst Haeckel 
sobre la recapitulación embrionaria. Basada en esta teoría 
y en la visión de la teosofía sobre la reencarnación, Hilma 
tenía la creencia de que cada ser humano guarda en su 
interior vidas anteriores (Voss 2023). Estas piezas también 
son un claro ejemplo de su trabajo como médium y de la 
colaboración que debió tener de sus compañeras, ya que 
fueron pintadas en dos meses, octubre y noviembre de 
1907. La artista escribe al respecto cómo era totalmente 
guiada y las pinturas emergen con gran fuerza, aunque 
Julia Voss (2023) discute esto aludiendo que la presencia 
de la Hilma artista se puede percibir desde el inicio en la 
toma de decisiones; por ejemplo, hay constancia de que 
en varias series realizó bocetos para posteriormente elegir 
cuáles imágenes llevar al lienzo.

>> Figura 3. Caos primigenio n°9, Hilma af Klint 1907, 
óleo sobre lienzo 51,5x37 cm. Fuente: elaboración 
propia

>> Figura 4. Eros n°5, Hilma af Klint 1907, óleo sobre 
lienzo 58 x 79 cm. Fuente: elaboración propia



30 Márgenes Vol Nº18 >2025> ISNN 0718-4031

Entre 1907 y 1908, Hilma continuó trabajando en diversas 
series hasta completar un total de 111 pinturas. En este 
momento varias tensiones hacen que el grupo de Las 
Cinco se disuelva; además, la madre de Hilma se enferma, 
pierde la visión y debe dedicarse a cuidar de ella. Todas 
estas sucesiones de acontecimientos hacen que la artista 
se tome cuatro años de pausa en el encargo de Las pinturas 
para el templo.

SEGUNDA ETAPA: MADUREZ
En 1912, Hilma retoma el proyecto y lo hace de una forma 
más madura, con más libertades como artista a la hora de 
crear. Los mensajes continuaban llegando; sin embargo, 
ya no eran los maestros pintando a través de ella, en 
calidad de médium, sino que la acompañaban, más bien, 
en términos de colaboración (Pinheiro 2024). Sus obras 
también cambian en esta segunda etapa, ya no aparecen 
las caligrafías, las líneas sinuosas, no hay tantas espirales, 
el círculo será un elemento central y se encuentran 
numerosas referencias a textos de la biblioteca de la artista 
(Voss 2022).  

EL ÁRBOL DEL CONOCIMIENTO
Suecia fue la sede de dos encuentros internacionales de la 
Sociedad Teosófica en 1913, donde Hilma expuso alguna 
de sus pinturas, sin embargo, quienes organizaban el 
evento eligieron obras dentro de los cánones estéticos 
del arte convencional para la época, dos paisajes y una 
figura humana. En ese momento, la artista ya comenzaba 
a tener la noción de que sus Pinturas para el templo eran 
adelantadas para su época y, por lo tanto, incomprendidas 
e ignoradas. Ese mismo año comienza a trabajar en el 
conjunto de dibujos El árbol del conocimiento, los cuales se 
relacionan, en gran medida, con las conferencias que dio 
Rudolph Steiner con motivo de la fundación de la Sociedad 
Antroposófica ese mismo año. Steiner hablaba sobre 
el árbol cósmico, condensando nociones de medicina, 

>> Figuras 5-6. Los diez mayores, n°1 (izquierda,) n°3, 
n°4, n°5, n°6, n°7, n°8, n°9 y n°10 (derecha). Hilma af Klint 
1907, témpera sobre papel montado en lienzo 322x239 
cm. Fuente: elaboración propia



31Facultad de Arquitectura >Universidad de Valparaíso

libros sagrados hindúes y cristianos. Af Klint toma esta 
inspiración, añadiendo e investigando inquietudes que 
tienen que ver con su contexto personal, cultural e incluso 
político. 

En esta serie nos encontramos con ocho piezas que, como 
espectadora, hay que observar detenidamente, pues 
son más pequeñas que el resto, de colores más pálidos 
y cuentan con infinidad de detalles. Se trata de una 
representación que combina lo diagramático con las líneas 
curvas y motivos naturales semejantes a la estética del Art 
Nouveau. La dualidad de nuevo se hace presente a través 
de los colores azul y amarillo, el símbolo del infinito, el 
espacio diferenciado de arriba y abajo, las parejas de aves, 
de ángeles, mujer y hombre. También el llamado a unificar, 
por ejemplo, en esa figura en la parte inferior del centro 
del tronco donde se encuentran las líneas formando un 
corazón. Aquí se abre el espacio de confluencia y diálogo, 
un tronco con ramas y raíces que conecta los distintos 
niveles: ether, astral y mental (figuras 9 y 10) los números 3 
y 4 de la serie incluyen un texto especificando los planos o 
niveles. Voss menciona al respecto: 

La artista ofrece al espectador una perspectiva polivalente, 
desde la aprehensión cercana de las partículas que bombean 
a través de las venas, hasta una vasta vista del firmamento. 
El mundo se ve a través de un microscopio y, a través de un 
telescopio a la vez, como si las dicotomías dejaran de existir 
(…). Af Klint capturó el conocimiento del mundo en una hoja 
de papel y lo comprimió hasta convertirlo en un diamante. 
(2022; 189).

  

>> Figura 7-8. El árbol del conocimiento n°1 y detalle, 
1913, Hilma af Klint, acuarela, gouache y tinta sobre 
papel, 47,7 x 29,5 cm. Fuente: elaboración propia.



32 Márgenes Vol Nº18 >2025> ISNN 0718-4031

La imagen del árbol como símbolo cósmico trae 
reminiscencia a representaciones alrededor de todo el 
mundo, árboles sagrados como el de Yggdrasil o el del 
Jardín del Edén. El caso del primero, se trata del elemento 
que ordena y conecta los mundos en la mitología nórdica, 
relacionando lo subterráneo donde habita la diosa de la 
muerte, el mundo medio (Midlegard) de los humanos y, 
situado en la parte alta, el reino de los dioses (Asgard). 
(Murphy, 2013). Por otra parte, desde la cultura cristiana, 
en el Antiguo Testamento, el relato en que Eva y Adán 
son expulsados por comer del árbol del conocimiento. Sin 
embargo, en las imágenes de Hilma una mujer dentro de un 
óvalo rosa pastel con borde plateado y un hombre en una 
esfera paralela blanca con borde dorado, sostienen, entre 
ambas manos, un tercer elemento que los convoca: el niño 
divino (ver detalle n°7b). Esta triada forma la base, a su vez, 
de un triángulo en cuyo vértice superior se encuentra un 
cuerpo que asemeja la figura de Jesús en la cruz irradiando 
rayos de colores desde sus manos.

Ya las bases teosóficas habían supuesto una invitación 
en la época, y en especial para las mujeres, a la libertad 
personal de explorar diversas perspectivas religiosas y 
filosóficas, entregando herramientas para la emancipación 
en la búsqueda espiritual individual (Lubelsky, 2023). En 
el caso concreto de Hilma, esto se va traduciendo en la 
singular cosmogonía que nos presenta en sus imágenes. 

>> Figuras 9-10. El árbol del conocimiento, n°5 
(izquierda), detalle de la n°5 (centro), detalle de la n°6 
(derecha). Hilma af Klint, 1913-1915, acuarela, gouache 
y tinta sobre papel, 47,7 x 29,5 cm. Fuente: elaboración 
propia.

Jadranka Ryle (2018) llega a decir que lo ecléctico de la 
propuesta teosófica le sirve a af Klint como referente para 
crear ese estilo híbrido, incluso andrógino, tanto a nivel 
de contenido, como de forma. Es interesante la mirada de 
esta autora que incursiona en las implicancias políticas 
que la obra de Hilma puede contener al hacer referencia 
al símbolo nórdico Yggdrasil. Desde finales del siglo XIX, en 
el terreno artístico de Suecia, la corriente principal era la 
romántica nacionalista, cuyos artistas (predominantemente 
hombres), encontraron en imágenes como la del árbol la 
expresión idónea del carácter nacionalista sueco. Como 
señala Ryle (2018):

Con su incansable hibridez y androginia, la obra de Af Klint, en 
mi opinión, aleja decisivamente al Yggdrasil de las cuestiones 
raciales y lo acerca a la posibilidad de relaciones de género 
progresistas. Es contra las narrativas teosóficas sobre la raza 
que presentan la otredad como inferior, que interviene la 
androginia de Af Klint. Rechazando las inquietantes fantasías 
del Norte, Af Klint presenta la otredad en términos de género 
que se niegan a permanecer siempre claramente binarios 
u opuestos. En contraposición al Yggdrasil teosófico, la 
omnipresente mezcla de una nueva mujer y un nuevo hombre 
por venir dentro de cada individuo o sociedad, trazada por el 
Árbol del Conocimiento de Af Klint, exige más bien igualdad 
en las relaciones sociales entre ambos sexos. (19).

 



33Facultad de Arquitectura >Universidad de Valparaíso

Por esta misma época, antes de la Primera Guerra Mundial, 
el psiquiatra Carl G. Jung se encontraba sumido en una crisis 
vital que fue el detonante principal para que emprendiera 
el camino de autoexploración de sus fantasías. Un proceso 
que duró varios años a través de visualizaciones, escritura 
y pintura, y que quedó plasmado en El Libro Rojo, el cual, 
curiosamente, al igual que Las pinturas para el templo, fue 
mostrado al público muchos años después de su muerte, 
en un contexto artístico y publicado poco después. Bettina 
Kaufmann y Katrin Schaeppi (2019) abordaron el estudio 
de los paralelos entre las obras visuales de uno y otro, 
investigando las coincidencias en temas que les inspiraron, 
las prácticas espiritistas, el arte, la alquimia, la filosofía 
y la ciencia. Jung compartía el interés de Hilma por el 
rosacrucismo, estaba al tanto de los escritos de la teosofía 
y en su biblioteca también se encontraban los primeros 
textos de Rudolph Steiner. Estas autoras comparan el 
trabajo de las series de Hilma con las secuencias de 
mandalas que Jung realizó durante un periodo de su vida, 
muchos de los cuales pasaría posteriormente a limpio en 
El Libro Rojo.

En muchas de las imágenes de Jung también encontramos 
la combinación de simbolismo cristiano, hinduista y 
budista. Identificamos en Jung otro ejemplo de buscador 
científico y espiritual que encontró en el lenguaje visual y 
poético un medio para recrear la propia cosmogonía.

Costa De Resende y Martínez (2018) exploran la 
experiencia de catábasis (palabra de origen griego que 
refiere al descenso hacia el mundo de los muertos) que 
tuvo Jung en su enfrentamiento con el inconsciente. Las 
conversaciones mantenidas con diversas voces interiores 
o personajes que aparecieron en sus visiones, sueños y 
fantasías le hicieron estar en contacto con los espíritus, 
al igual que Hilma. En ambos hay un trabajo posterior 
de elaboración del material, un hecho que podemos 
identificar con el anábasis, el movimiento ascendente, 
de retorno al mundo de los vivos. La pintura de Hilma se 
acompaña de cuadernos con detalladas anotaciones que, 
con los años, fueron estudiadas, ordenadas y pasadas a 
limpio por la artista. En el caso de Jung, él registraba sus 
conversaciones y luego las pasaba a limpio; algunas eran 
llevadas a la pintura y analizadas detenidamente con el fin 
de integrar la información que contenían. La realización de 
este experimento dio pie a su método de trabajo llamado 
Imaginación activa y a la elaboración simbólica del 
contenido inconsciente. 

EL CISNE

Estalla la Primera Guerra Mundial en Europa y Hilma 
comienza a pintar una nueva serie, El cisne, un conjunto 
de veinticuatro lienzos en los que conviven la figuración y 
la abstracción. Hilma, a pesar de sostener en la intimidad 
el trabajo de las pinturas espirituales, no se encontraba 
desconectada de lo que ocurría a su alrededor. En todo 

>> Figuras 11- 12. El árbol del conocimiento detalle n°4 y 
detalle n°7b, Hilma af Klint, 1915, acuarela, gouache y 
tinta sobre papel, 47,7 x 29,5 cm. Fuente: elaboración 
propia



34 Márgenes Vol Nº18 >2025> ISNN 0718-4031

momento estuvo preocupada de los movimientos 
culturales, sociales y políticos que le rodeaban. Desde 
que comenzó el trabajo de la serie Caos primigenio, junto 
a su compañera Anna Cassel, se pueden leer anotaciones 
en sus cuadernos que se refieren a las revoluciones que 
estaban ocurriendo en el mundo a principios del siglo XX 
y cómo ellas se consideraban parte de ese movimiento 
en una escala espiritual (Voss 2022). En el momento que 
estalla la guerra, Hilma, inspirada en las lecturas teosóficas, 
cuando pinta la serie El cisne, pretende aportar esperanza a 
la humanidad. En palabras de Julia Voss, el cisne:

Para af Klint, es el portador de la luz, el mensajero que devuelve 
la materia al espíritu, el que viaja entre culturas y conecta las 
viejas creencias con las investigaciones más recientes. Es la 
fuente de significado y unidad cuando el mundo se hunde en 
el caos. (2022; 200).

Hilma coincidía con Helena Blavatsky en que el materialismo 
era el mal que alejaba a las personas de los planos 
espirituales, considerándolo origen de las diferenciaciones 
en las sociedades y promotor de los conflictos. Para 
contrarrestar la creciente postura materialista, la teosofía 
proponía el estudio y contacto con los símbolos de las 
antiguas doctrinas con el fin de promover la experiencia 
de unidad. La doctrina secreta de Blavatsky explora el 
cisne como uno de los símbolos ocultistas más populares. 
Lo vincula con el ave sagrada Hansa del hinduismo y con 
el pasaje mitológico griego en el que Zeus se transforma 
en cisne para seducir a la reina Leda (Voss 2022). Af Klint 
también tenía diferencias con la doctrina teosófica y en la 
realización de su obra se permiten variaciones que resultan 
desafiantes hacia las nociones culturales tradicionales, por 
ejemplo, en relación con la desigualdad entre géneros. 
Jakandra Ryle (2019) señala que, en las corrientes esotéricas, 
el cisne negro se corresponde, tradicionalmente, con la 
hembra, por vincularse con lo oscuro y lunar, mientras 
que el blanco con el macho, por lo luminoso y solar. Hilma 
invierte los géneros de los cisnes, es el cisne blanco el que 
tiene patas y pico azules, signo de lo femenino para la 
artista, y el negro posee patas y pico amarillos, signo de 
lo masculino.

En la primera imagen, dos cisnes, uno blanco sobre fondo 
negro y otro negro sobre fondo blanco, se disponen de 
manera casi simétrica, mirándose uno al otro, como si de 
un espejo se tratara; se tocan con las puntas de una de sus 
alas y con sus picos, una composición que por las líneas 
y colores recuerdan al diagrama del ying y yang. En el 
segundo lienzo, los animales chocan entre sí y la sangre es 
derramada; en el tercero, sus cuerpos se encuentran uno 
arriba del otro y sus cuellos se doblan para tomar aquello 
que emerge como rayos del pecho del cisne contrario. La 
pintura n°4 tiene el fondo dividido en cuatro cuadrados 
(negro, rosa, azul y amarillo pastel) y los cisnes se separan 
formando una diagonal entre ambos. El blanco ahora tiene 
un poco de negro y parece ascender, el cisne negro ahora 

>> Figura 13. El cisne, detalle de n°1 (arriba izquierda) y 
detalle de n°2 (arriba derecha).

>> Figura 14. El cisne, detalle de n°3 (abajo izquierda) y 
n°4 siendo fotografiado (abajo derecha). Hilma af Klint, 
1914-1915, óleo sobre lienzo, 150 x150 cm. Fuente: 
elaboración propia

tiene la mitad del plumaje blanco y pareciera descender, 
movimientos que se pronunciarán en el siguiente lienzo. 
Ambos tienen una pata amarilla y otra azul, ha habido un 
intercambio que han integrado en sus cuerpos.

A partir del cuadro n° 6 las figuras de los cisnes comienzan 
un camino de abstracción para volver a ellas en la última 
imagen de la serie. En el lienzo n° 8 contemplamos una 
disposición similar a la del primero; donde antes había 
cisnes ahora hay unos círculos constituidos por formas 
cúbicas que irradian líneas azules y amarillas, situando de 
nuevo el principio femenino (azul) en la parte superior y el 
masculino (amarillo) en la inferior. 

Hilma, en su búsqueda de imágenes primordiales, explora 
y transita en esta serie desde lo más figurativo con los 
cisnes, hacia lo geométrico con los cubos tridimensionales 
que mencionamos, y aún da un paso más hacia la 
desmaterialización, implicando el plano astral con nociones 
de la cuarta dimensión, donde la visión alcanza todos 
los planos y todas las direcciones de forma simultánea 
(Dalrymple 2023). Este salto se puede comenzar a observar 
en el cuadro n°9, donde los cubos se transparentan, 
desmaterializándose. En la cuarta dimensión los principios 
femenino y masculino pueden reunirse, al igual que lo 
hacen la luz y la oscuridad, el plano físico y el espiritual, la 
vida y la muerte. 



35Facultad de Arquitectura >Universidad de Valparaíso



36 Márgenes Vol Nº18 >2025> ISNN 0718-4031

Todas las imágenes y colores se mueven y reconfiguran, 
aparecen los diagramas, dibujos esquemáticos utilizados 
por la ciencia y el esoterismo en ese tiempo, pero, en este 
caso, se trata de diagramas pictóricos, en los que la materia 
del óleo y las pinceladas son parte de las cualidades de la 
imagen. Para Ryle estas innovaciones que introduce Hilma 
plantean un camino de transformación utópica de la forma, 
explorando la hibridación entre lo figurativo y lo abstracto, 
el mito y la ciencia, así como en términos de género desde 
una identidad sexual determinada a un género híbrido, 
andrógino: Al desviar las utopías teosóficas divididas por 
género y feminizar los Futurismos masculinistas, Af Klint 
diagrama una utopía híbrida: una abstracción en oposición 
al patriarcado conservador de su sociedad, que traza el 
proceso de volverse femenina-andrógina. (Ryle 2019, p.85).

Esta autora pone énfasis en rescatar, a lo largo de la obra 
pictórica y los escritos de Hilma, su comprensión, no 
convencional para la época, sobre la identidad de género. 
Anteriormente, hemos mencionado que Hilma creía en las 
vidas pasadas y se identificaba con personajes masculinos 
en sus pinturas. Asket es uno de ellos, pero encontramos 
muchas otras referencias, como en la n°6 del conjunto 
las Grandes pinturas de figuras, donde pinta un hombre 
abrazando a una mujer en su regazo, ambos desnudos, 
aludiendo a que el hombre es Hilma y la mujer Gusten 
Andersson, o la serie La paloma, donde se retrata como san 
Gabriel elevando su espada hacia el cielo. En relación con 
el papel de la división en cuatro en las imágenes, entre sus 
anotaciones hace referencia a una percepción ampliada 
de su identidad, afirmando que ella es, a la vez, los cuatro 
miembros de la familia: madre, padre, hermana y hermano. 
(Ryle 2019).

  

>> Figuras 15-18. De izquierda a derecha, incluyen las 
siguientes obras de la serie: El cisne, n°7 (izquierda), 
n°8 (centro izquierdo), n°9 (centro derecha) y n°10 
(derecha) Hilma af Klint 1914-1915, óleo sobre lienzo, 
150 x150 cm. Fuente: elaboración propia

La serie culmina con un lienzo (n°24) en el que vuelven a 
aparecer las figuras de los cisnes, esta vez entrelazadas, 
formando una cruz diagonal semejante a una hélice. Sus 
cuellos parecen formar un infinito y sus picos sostienen, 
en la parte superior, una línea amarilla y azul que dibuja 
el lingam-yoni hindú, el que, a su vez, contiene un cubo 
tridimensional dentro del cual hay un círculo blanco y, en 
su interior, un triángulo rojo, amarillo y azul. Este triángulo 
tiene su núcleo situado en el centro del lienzo, el lugar en 
que los cuatro cuadrados del fondo convergen (el plano 
visual tras los cisnes). Una imagen que nos muestra una 
resolución estética de la dualidad separada que planteaba 
en el primer lienzo; en este, el fondo enfatiza la cuaternidad 
por la cruz que dibujan las alas en diagonal de los cisnes. 
Jung, en sus estudios sobre religiones orientales, rescata la 
manera en que el conflicto entre los opuestos es resuelto 
a través del símbolo reconciliador, un concepto que, 
posteriormente, aplicaría al mandala. (Finello 2018). 

Desde la mirada junguiana, la cuaternidad tiene que ver con 
la totalidad, y la serie El cisne presenta diversas similitudes 
a la alquimia y al proceso de individuación propuesto 
por Jung. Las autoras Kaufmann y Schaeppi seleccionan 
cuatro imágenes de esta serie y proponen la comparación 
con cuatro imágenes del Rosarium Philosophorum, texto 
alquímico del siglo XVI, cuatro imágenes del tratado de 
alquimia oriental El secreto de la flor dorada (ambos textos 
alquímicos marcaron profundamente a Jung) y, por último, 
cuatro imágenes de la serie de mandalas que contiene El 
Libro Rojo de Jung.



37Facultad de Arquitectura >Universidad de Valparaíso

Figura 19 – 20. El cisne, detalle de n°10 (izquierda) y 
detalle n°11 (derecha), Hilma af Klint, 1914-1915, óleo 
sobre lienzo, 150 x150 cm. Fuente: elaboración propia

https://opensea.io/assets/ethereum/0x6eb8176b60d7e60c5c11d6af0847fcccd6451cdf/283

>> Figuras 21-22. El cisne n°24 (izquierda), detalle a la 
derecha, Hilma af Klint, 1914-1915. Óleo sobre lienzo, 
150 x150cm



38 Márgenes Vol Nº18 >2025> ISNN 0718-4031

>>Figura 23. Retablo n°3, Hilma af Klint, 1915, óleo y 
lámina de metal sobre lienzo, 237,5 x 178,5 cm. Fuente: 
elaboración propia



39Facultad de Arquitectura >Universidad de Valparaíso

Carl Jung se interesó y dedicó gran parte de su vida al 
estudio de la alquimia. Alrededor de 1930 se dedicó 
a recopilar textos alquímicos, compararlos y tratar de 
comprender mejor su propia experiencia de enfrentar sus 
contenidos inconscientes. Al llevar estos conocimientos al 
terreno de la psicología, se percató de lo siguiente: 

…primero, que, al meditar sobre los textos y materiales 
en sus laboratorios, los alquimistas estaban, en realidad, 
practicando una forma de imaginación activa. Segundo, que 
el simbolismo en los textos alquímicos se corresponde con el 
proceso de individuación. (Shamdasani 2010, p. 220)

Asimismo, Jung continuó sus investigaciones y realizó un 
estudio comparativo de la alquimia con otras prácticas 
esotéricas, por ejemplo, ejercicios de Yoga, meditaciones 
budistas o ejercicios espirituales como los de San Ignacio 
de Loyola, percibiendo que el objetivo de estas era la 
transformación de la personalidad, entendiendo esto 
como el proceso de individuación. (Shamdasani, 2010). 
Proceso de individuación, desde la perspectiva psicológica, 
es aquel en el que se busca un diálogo de la conciencia con 
el material inconsciente y una posterior elaboración con el 
fin de integrar sus contenidos.

Esto nos hace imaginar a Hilma af Klint sumida en un 
proceso alquímico continuo, combinando el camino 
espiritual de estudiar, meditar, escuchar los maestros, o las 
voces interiores, a la vez que estar implicada en la acción 
armando bastidores, colocando lienzos, fabricando sus 
pigmentos y pintando. 

En esta línea, es relevante mencionar que en las últimas 
series del gran conjunto Pinturas para el templo, el círculo 
será un elemento central, sobre todo en los tres lienzos que 
componen el Retablo, pensados para presidir el altar del 
templo en el que la artista proyecta exponer el conjunto 
completo de su obra. Aquí podemos pensar en lo circular 
con la cualidad de símbolo reconciliador, en este caso, una 
buena imagen de cierre de este ciclo.

Hilma terminó de pintar este gran encargo de los maestros 
en marzo de 1915, dedicando el resto de su vida a seguir las 
enseñanzas y prácticas antroposóficas de Rudolf Steiner y 
a tratar de mover sus pinturas entre los círculos espirituales 
que frecuentaba, viajando, principalmente, a las sedes de la 
antroposofía con su maleta museo.

CONCLUSIONES
Estas son unas pinceladas sobre el recorrido de esta artista, 
pues es tal la creatividad y profundidad de la obra que, 
con toda seguridad, quedan numerosos aspectos por 
abordar y amplificar. Espero haber podido dar cuenta de 
su revolucionaria visión sobre el arte, la espiritualidad y 
las relaciones. Se trata de un caso singular que, gracias al 
cuidado de los herederos, podemos contemplar y estudiar 
un siglo después. Un material que, sin duda, es un aporte 
en la manera en que construimos la historia de una forma 
caleidoscópica, compleja y dinámica, con multitud de 
matices que nos ayudan a tener un sentido más amplio de 
nuestra identidad, cultura y participación en la sociedad.

Como mujer arteterapeuta de orientación junguiana, 
al conocer la historia y obra de Hilma, enseguida quedé 
cautivada, en una primera instancia, por la belleza y 
dinamismo de sus obras; en un segundo momento, 
por el contenido y las semejanzas que encontré con las 
imágenes y el proceso subyacente en la creación de El 
Libro Rojo de Jung. Me resultó muy llamativo este paralelo, 
ya que af Klint, al ser mujer, aporta una mirada de la misma 
época totalmente distinta a la de Jung y, por qué no, 
complementaria.

Como muchas otras mujeres de su época, encontró en el 
ámbito del arte y las ciencias espirituales espacios donde 
tener una presencia social, fuera del contexto del hogar, 
al que estaban tradicionalmente relegadas. Aun así, su 
presencia pasó desapercibida y solo hace un par de 
décadas se tomó en consideración su estudio. Quienes se 
han embarcado en la aventura de investigar y narrar la vida 
y obra de af Klint, la esbozan como una mujer sensible, 
discreta, determinada y dedicada, entre otras cualidades. 
De seguro tuvo que contar con una claridad y voluntad 
interna de hierro, así como sentir un amor y confianza 
profunda en el camino emprendido, para ser capaz de 
sostener el trabajo sin llegar a ser testigo del impacto que 
buscaba en la sociedad. 



40 Márgenes Vol Nº18 >2025> ISNN 0718-4031

BIBLIOGRAFÍA
Bashkoff, T. (2023). Visionarias paralelas: Hilla Rebay y Hilma 

af Klint. En: Hilma af Klint, visionaria. Girona: Ediciones 
Atalanta.

Costa De Resende, P.H. y Martínez, M. (2018). “Jung y la 
catábasis moderna: la influencia de los fenómenos 
anómalos en el nacimiento de la psicología analítica”. 
VIII Congreso Latinoamericano de Psicología 
Junguiana, Bogotá. Rescatado en abril 2025 de: 
https://www.researchgate.net/publication/357777795.
Version_ampliada_del_trabajo_presentado_en_el_
VIII_Congreso_Latinoamericano_de_Psicología_
Junguiana_Bogotá_-_Colombia_2018_JUNG_Y_LA_
CATÁBASIS_MODERNA_LA_INFLUENCIA_DE_LOS_
FENÓMENOS_ANÓMALOS_EN_EL_NAC

Dalrymple Henderson, L. (2023). Hilma af Klint y lo invisible 
en el dominio ocultista y científico de su tiempo. En: 
Hilma af Klint, visionaria. Girona: Ediciones Atalanta.

Finello Zervas, D. (2018). Intimations of the self. Jung´s 
mandala sketches for The red book. Pg. 179-210 en: 
The Art of C.G. Jung. Norton. Edited by Foundation of 
the Works of C.G. Jung. New York/London: W.W. Norton 
Company

Hessel, K. (2023). Historia del arte sin hombres. Barcelona: 
Ático de los libros.

Kaufmann, B. & Schaeppi, K. (2019). Illuminating Parallels 
in the Life and Art of Hilma af Klint and C.G. Jung. ARAS 
Connections, Issue 4. Rescatado en abril 2025 de: 
https://www.are.na/block/25311956

Lubelsky, I. (2023). Nueva York, 1875: el nacimiento de la 
teosofía. En: Hilma af Klint, visionaria. Girona: Ediciones 
Atalanta.

Murphy, G. R., SJ. (2013). Tree of salvation: Yggdrasil and the 
Cross in the North. Oxford: Oxford University Press.

Pinheiro, L. (2024). La vida de Hilma af Klint. Colores del alma. 
Editorial Rudolph Steiner.

Ryle, J. (2018). Reinventing the Yggdrasil: Hilma af Klint and 
Political Aesthetics, Nordic Journal of Art and Research 
Vol. 7 n.1. Recuperado en octubre 2024 en: https://
journals.oslomet.no/index.php/ar/article/view/2629

Ryle, J. (2019). Feminine Androgyny and Diagrammatic 
Abstraction: Science, Myth and Gender in Hilma af 
Klint’s Paintings. The Idea of North: Myth-Making and 
Identities 

Helsinki: The Birch and the Star, 2019. ISBN: 978-952-
94-1658-5. Rescatado en abril 2025 de: https://
birchandstar.org/wp-content/uploads/2019/05/the-
idea-of-north-jadranka-ryle.pdf

Shamdasani, S. (2008) “The boundless expanse”: Jung’s 
reflections on life and death. 

Quadrant: Journal of the C. G. Jung Foundation for Analytical 
Psychology 38: 9–32.

Shamdasani, S. (2010), Liber Novus. El libro rojo de C.G. 
Jung, en: El Libro Rojo. Carl Gustav Jung. Buenos Aires: 
Hilo de Ariadna, Malba Fundación Constantini 

Voss, J. (2022). Hilma af Klint. A Biography. Chicago and 
London: The University of Chicago Press. Versión Kindle.

Voss, J. (2023). Cinco cosas que hay que saber sobre Hilma 
af klint. En: Hilma af Klint, visionaria. Girona: Ediciones 
Atalanta.

Voss, J. (2024). En nombre del caracol. La utopía de Hilma 
af Klint. En: Hilma af Klint. Catálogo de la exposición. 
Edición La Fábrica Guggenheim Bilbao.


