Notas sobre la linea vertical y el desvio en Mallarmé

Universidad de Valparaiso
Facultad de Arquitectura
Revista Margenes

Mujer Arte y Sociedad

Notes on the vertical
line and the deviation in
Mallarmé

2025. Vol 18. N° 28
Paginas: 66-76
Recepcién: mayo 2024

Aceptacion: agosto 2024

MARCELO RODRIGUEZ ARRIAGADA

Doctor en Filosofia. Profesor del Centro de Estudios Griegos, Bizantinos y

Neohelénicos “Fotios Malleros” de la Universidad de Chile
Filiacion institucional: Universidad de Chile, Santiago, Chile
ORCID: 0009-0001-3904-9229
Mail contacto: marcelorodriguez@uchile.cl

RESUMEN

La escritura de Mallarmé ofrece una experiencia radical de la realidad. En sus poemas se
experimenta el ritmo o la vibracion de las cosas, una oscilacién entre el peso y la levedad,
entre lo que baja y lo que sube. En base a esta consideracion, en estas notas se examina
esta dialéctica a partir de la relacion que Mallarmé suscita entre una linea vertical y una linea
oblicua.

Palabras claves: Mallarmé, dialéctica, caida, linea vertical, linea oblicua, desvio.

ABSTRACT

Mallarmé’s writing offers a radical experience of reality. In his poems one experiences the
rhythm or vibration of things, an oscillation between weight and lightness, between what
goes down and what goes up. Based on this consideration, these notes examine this dialectic
from the relationship that Mallarmé creates between a vertical line and an oblique line.

Keywords: Mallarmé, dialectic, fall, vertical line, oblique line, deviation.

66 Margenes Vol N°18 >2025> ISNN 0718-4031



He llegado a poseer el sentimiento de la horizontal y
vertical de manera de hacer expresivas las oblicuas
resultantes, cosa que no es facil.

Henri Matisse, Carta a Rouveyre, 18 de octubre de 1947.

La inclinacién, la inestabilidad, la instancia en cuanto
tal, es el motor de lo que carece de primer motor.

Michel Serres, El nacimiento de la fisica en el texto de Lucrecio.

Para Gaston Bachelard, la poesia de Mallarmé rompe
con todas nuestras costumbres y, antes que nada, con
nuestras costumbres poéticas, de lo cual resulta un misterio
mal estudiado si se juzga desde el punto de vista de las
ideas: entonces se dice que Mallarmé es oscuro. Un tema
mallarmeano no es ningtin misterio de la idea; es un milagro
del movimiento'. El milagro es la vibracién que acontece
en cada uno de sus poemas: en la textura de sus versos
late una dialéctica, un juego de antitesis —mejor, de
ambivalencias—, que no se desarrolla entre una idea y su
otra contrapuesta, sino en la oscilacién entre un movimiento
y otro; en este caso poético, entre un movimiento de caida
y otro de elevacién. En el poema Un golpe de dados, todo
se alza y cae en la nada maritima: el navio, el brazo del
lanzador de dados, el velo de esponsales, la pluma, Hamlet
y la sirena. Asi, en Mallarmé, las imagenes flotan, vuelan,
caen, se aplastan o se hunden en el suelo, toda una
dinamica que lleva a advertir que el mundo poético no es
un mundo paralelo a la realidad, sino que es la realidad,
aquella de las cosas usuales, pero vistas en su gravedad —
siendo el sentimiento poético el que deja oir el peso o la
ligereza de las cosas sobre el mundo.

Para experimentar esta vibracién, producida por la
oscilacion entre una caida y una ascension, Bachelard

atiende los siguientes versos del poema Renovacion:

Luego caigo enervado de perfumes de arboles,
cansado,

Y cavando con mi rostro una fosa para mi suefio,

Mordiendo la tierra caliente donde crecen las lilas,

Espero, abismandome, que mi hastio (ennui) se
eleve...

'Gaston Bachelard: “La dialéctica dindmica del ensuefio mallarmeano”, en El derecho de
sofiar, México D.F., Fondo de Cultura Econémica, 2012, p. 155. No, querido poeta, salvo
por torpeza o tonteria, no soy oscuro, [...] y me vuelvo oscuro jpor cierto! si el lector se
equivoca y cree que abre un periédico. Carta a Edmund Gosse del 10 de enero de 1893,
en Stéphane Mallarmé: Correspondencia, Lima, Alastor Ediciones, 2022, p. 184.

Experimentamos en cada verso el movimiento de pura
pesadez: caer, cavar, morder la tierra, abismo... pero ;por qué
el hastio cifra aqui el movimiento inverso, el de elevaciéon?
Porque es un hastio sereno, ligero, sin preocupaciéon ni
enfado, y asi, nos dice Bachelard, se revela como una
realidad dindmica, como una dulce conciencia de flotar y de
subir mas allé de las tentaciones de un mundo pesado. / Asi
el poeta acaba de hacernos vivir la dialéctica dindmica de la
pesadez y hastio como opuestos dindmicos [...] la poesia [...]
nos lleva al punto medular en que, intercambiando su valor
dindmico, la pesadez y el hastio ponen al ser en vibracién.
Aqui, el hastio ya no es un germen oscuro, aqui, el hastio
tiene tallo. Como todas las bellas fuerzas simples, tiene un
impulso. Producird una gran flor fria y vacia, una bella flor
sin ostentacioén, algtin nendfar blanco, poesia pura surgida de
los estanques leteanos en el alma mallarmeana® El nendifar
o ninfea, ha entendido la leccién de calma que da el agua
dormida. En su delicadez extrema, con ese suefio dialéctico
tal vez se sentiria la suave verticalidad que se manifiesta en las
aguas dormidas®. Pues bien, siguiendo hasta cierto punto
a Bachelard, preguntémonos, ;cudl es la especificidad de
esta dialéctica? ;por qué Mallarmé dispone en el poema
este fluctuar de movimientos? ;qué clase de gravedad
anima su escritura?

Si atendemos a la direccién de los movimientos, salta a la
vista la verticalidad de |a dialéctica mallarmeana. La misma
palabra pluma, presente en distintos poemas —digase la
pluma del escritor, la del ala de un pajaro, la de la gorra de
Hamlet, etc.—, traza esta vertical, en tanto la elevacion de
la pluma, es siempre la inminencia o el acaecer de su caida®.
Una manera de explicar este caracter especifico atiende
al cardcter temporal que supone, tal como deja ver el
mismo Bachelard en su texto “Instante poético e instante
metafisico”. Alli leemos que la poesia produce un instante
en el que el ser mas disperso y desunido alcanza su unidad,
y este instante es el tiempo vertical:

2Gaston Bachelard: “La dialéctica dinamica del ensuefio mallarmeano”, op. cit., pp. 158-
159.

3Gaston Bachelard: “Las ninfeas o las sorpresas de un amanecer de verano”, en El dere-
cho de sonar, op. cit., pp. 13-14

4Como dice Jean-Jacques Wunenburger, la dialéctica para Bachelard supone un tipo de
pensamiento que debe abrirse a una movilidad, un devenir, que implique descentrarse
del punto de vista inmediato, integrar elementos nuevos. El punto de partida debe ceder
siempre su lugar al punto de llegada, lo dado a lo construido, lo antiguo a lo nuevo. [...]
Bachelard invita sin cesar tanto al cientifico como al poeta a renunciar a todo método uni-
lateral, a acoplar procedimientos intelectuales opuestos, a desarrollar simultaneamente
modos contrarios de aproximacion al objeto. El dinamismo intelectual no podria limitarse
a una trayectoria lineal, sin serpenteos ni desvios, sino que se emparienta mas bien con
un movimiento de vaivén entre polos extremos, con una marcha alternante y oscilato-
ria, cuidadosa de no dejar nunca abandonado un sector de lo dado. Dicho de otro modo,
esta progresion animada y sinuosa, este método sindptico y contrastado son la condicion,
no tanto de una totalizacién que cerraria de nuevo la representacion en si misma, sino
de una exploracién siempre viva y siempre inacabada de las profundidades del mundo.
Jean-Jacques Wunenburger: “Figuras de la dialéctica”, en Bachelard y la epistemologia
francesa, Buenos Aires, Nueva Vision, 2006, pp. 25-26.

%Jacques Derrida: La diseminacién, Madrid, Fundamentos, 2015, p. 408.

Facultad de Arquitectura >Universidad de Valparaiso 67



UN COUP DE DES JAMAIS

QUAND BIEN MEME LANCE DANS DES CIRCONSTANCES

ETERNELLES

DU FOND D'UN NAUFRAGE

s0IT
que
I Abme
blanch:
tule
furieux
sous unc inclinaison
plane désespérément

daile

la sienne

par avance retombée d'un mal 3 dresser le ol
et couvrant les jillisements
coupant au ras ks bonds
wés & l'intérieur résume

I'ombre enfouie dane la profondenr par cete voile alvernative

jusqu'adapter
i Peavepgur

@ béante probodesr en tant que la eogue
d'un bitiment

penché de P'un on Fantre bord

>>Figura 1. Caligrama del poema de Stéphane Mallarmé:
Un coup de dés jamais n'abolira le hasard. Fuente:
https://cl.pinterest.com/pin/668854982148602268/

68 Margenes Vol N°18 >2025> ISNN 0718-4031



Entanto que todas las demds experiencias metafisicas
son dispuestas en antepropésitos interminables, la
poesia desecha los predmbulos, los principios, los
métodos, las pruebas. Desecha la duda. Cuando
mucho necesita un preludio de silencio. Antes que
nada, golpeando las palabras hueras, hace callar la
prosa o los gorjeos que dejarian en el alma del lector
una continuidad de pensamiento o de murmullo.
Luego, tras las sonoridades huecas, produce su
instante. Para construir un instante complejo, para
anudar sobre ese instante simultaneidades multiples
es por lo que el poeta destruye la continuidad simple
del tiempo encadenado. / En todo poema verdadero,
se pueden encontrar los elementos de un tiempo
detenido, de un tiempo que no sigue la medida,
de un tiempo que nosotros llamaremos vertical
para distinguirlo de un tiempo comin que huye
horizontalmente con el agua del rio, con el viento
que pasa. De ahi una paradoja que debe enunciarse
claramente: en tanto que el tiempo de la prosodia es
horizontal, el tiempo de la poesia es verticale.

Vista desde el plano de su caracter temporal, es decir,
desde su orden —todo tiempo es un orden, y todo orden
es un tiempo, dice Bachelard—, la dialéctica mallarmeana,
y la dialéctica poética en general, es vertical porque
anuda simultaneidades mdltiples en un solo instante,
dicho de otro modo, porque estabiliza en un instante una
relacion armoénica entre dos opuestos. Esta conjugacion
de elementos no establece una sintesis, al modo de una
dialéctica de ritmo ternario obligado, es decir, de un
movimiento que supera de manera retroactiva la tensién
entre los opuestos. En estricto rigor, la conjugacion pone
en juego una oscilacion que no termina de terminar,
condicién que marca el caracter dinamico implicito en este
particular tiempo detenido. Luego, al abrir este instante
poético, el poeta rompe la sucesién que constituye el
tiempo horizontal. Este es el tiempo que corre, que arrastra
al ser a la logica de la causalidad temporal, es decir, a la
determinacion lineal y continua de lo que esta antes, ahora
o después’. Desechados los preambulos, los principios, los

7El tiempo vertical y el tiempo horizontal expresan una misma linea recta? Desde el
campo de la musica, Pierre Boulez sostiene que la linea recta dibuja una trayectoria
simple: Inspirdndonos en los ejemplos de Joyce y de Mallarmé, ya hemos logrado llegar a
no concebir mas la obra como unatrayectoria simple, recorrida entre un punto de partida y
unodellegada. La geometria euclidiana nos afirma que la linea recta es la menor distancia
entre dos puntos; es mas o menos la definicién del ciclo cerrado. En esta perspectivala obra
es una, Unico objeto de contemplacion o de delectacion frente al cual nos encontramos,
en relacién, con el cual nos situamos: la obra obedece a una trayectoria tnica, que
se reproduce siempre en forma idéntica, ligada invariablemente a consideraciones
tales como la velocidad de desarrollo y la eficacia inmediata. Pierre Boulez: Puntos de
referencia, Barcelona, Gedisa, 2008, p. 143. La verticalidad mallarmeana no define una
trayectoria, en el sentido en el que no hay un punto de partida y uno de llegada.
Los términos que oscilan verticalmente en esta dialéctica nacen juntos en el instante
poético, no hay uno primero y otro después; la simultaneidad que posibilita la linea
recta vertical desplaza la sucesion que rige la linea recta horizontal. Por esta razon, el
tiempo vertical es un tiempo detenido.

métodos, etc., que despliega una experiencia metafisica
organizada por la horizontalidad, y desplazado el tiempo
horizontal que trama el devenir del préjimo, de la vida y del
mundo, no queda mas que la “referencia autosincréonica”
de un movimiento y un tiempo que se eleva y un
movimiento y un tiempo que se hunde: De pronto se borra
toda horizontalidad plana. El tiempo ya no corre. Brota®.

El tiempo brota y asciende como el nendfar de
los estanques, y como cualquier flor, por ejemplo, un lirio:
iTu hiciste la blancura sollozante del lirio / que rodando entre
mares de suspiro, que roza / por el incienso azul del pdlido
horizonte, asciende, en un ensuefio a la luna que lloral® Y
también el tiempo cae, se abisma, como una pesada nube:
Domina la pesada nube, base de basalto y de lavas, lo /
mismo que los ecos esclavos, por una bocina sin virtud. /'Y
en el sepulcral naufragio (bien lo sabes, espuma, pero alli te
derramas), suprema y Gnica entre los restos, derribas el mastil
sin velas; / Todo lo que se sumerge en una perdicién divina,
en el vano abismo abierto, / Y en el blanco cabello pendiente,
sumerge ansioso el muslo infantil de una sirena™. Ahora bien,
en el poema, como se experimenta en estos versos, ningin
tiempo antecede al otro, no se suceden, sino que se dan al
mismo tiempo, en ese equilibrio oscilante en el que:

sin esperar nada del soplo de las horas, el poeta se
aligera de toda vida inatil y siente la ambivalencia
del ser y del no ser. En las tinieblas ve mejor su propia
luz. La soledad le trae el pensamiento solitario, un
pensamiento sin diversién, un pensamiento que se
eleva, que se apacigua exaltandose puramente. |[...]
Sobre el tiempo vertical —en el descenso— se apilan
las peores penas, las penas sin causalidad temporal,
las penas agudas que traspasan el corazén por una
nada, sin debilitarse nunca. Sobre el tiempo vertical
—subiendo— se consolida el consuelo sin esperanza,
ese extrafio consuelo autdctono y sin protector. En
pocas palabras, todo lo que niega la historia intima
y el deseo mismo, todo lo que devalia a un mismo
tiempo el pasado y el porvenir, se encuentra en el
instante poético™.

8Gaston Bachelard: “Instante poético e instante metafisico”, op. cit., p. 225.
°Del poema “Las flores”, en Stéphane Mallarmé: Antologia, Madrid, Visor, 2019, p. 39.

°Del poema “Domina la pesada nube...", en Stéphane Mallarmé: Antologia, op. cit., p.
123.

""Gaston Bachelard: “Instante poético e instante metafisico”, op. cit., pp. 226-227.

Facultad de Arquitectura >Universidad de Valparaiso 69



Entonces, el poeta siente en el instante poético que
su espiritu vibra, es decir, que cae y asciende como el
propio tiempo; en este sentido, en El misterio en las letras,
Mallarmé escribe: Las palabras por si mismas, se encumbran
en multiples facetas, reconocida la mas rara o valiosa para
el espiritu, centro de suspension vibratoria; quien las percibe
independientemente de la secuencia ordinaria, proyectadas,
en pared de gruta, mientras dure su movilidad o principio,
siendo lo que no se dice del discurso: diligentes todas, antes
de extinguirse, en una reciprocidad de fuegos distante o
presentada al sesgo como contingencia'.

Antes de concluir esta primera parte, atendamos a lo que
aparece al final de esta Ultima cita: mas alla de la secuencia
ordinaria, el poeta percibe que las palabras entran en una
“reciprocidad de fuegos distante”, podemos decir, en una
relacion de fuerzas no sintética sino simultanea; y también
percibe esta relacion “presentada al sesgo [u oblicuamente]
como contingencia”. Esta Ultima idea es decisiva, pues
presenta algo que hasta ahora no se habia indicado: la linea
oblicua, la linea que se desvia tanto de la linea horizontal
como de la vertical. Como veremos, la oblicuidad es no es
una derivacion o una mediacion necesaria de la dialéctica
de Mallarmé, sino su condicion; la oscilacion depende
de una inclinaciéon siempre contingente. En el cuento “El
muerto viviente”, en la danza final que celebra la unién
de la princesa Laksmi con Tchandra-Raja —el rey muerto
que volvia cada noche a la vida durante dos horas—, es
un “torbellino en la punta de los pies” el que concentra la
muerte y la resurreccién, la noche y el dia, lo sombrio y lo
claro™. Pues bien, es hacia este “torbellino” que tenemos
que dirigir ahora nuestra atencion; ni totalmente vertical

|l/

ni totalmente horizontal, se haya en el “centro” del juego
dialéctico, tal como se haya en el centro de Un golpe de
dados, entre ambos como si: “torbellino de hilaridad y de
horror”. jBachelard menciona esta nueva linea o nuevo
movimiento en los textos que hemos seguido hasta aqui?
En “La dialéctica dindmica del ensuefio mallarmeano”, de
1944, no hace mencion; la reflexion sobre el hastio no se
abre —dice explicitamente— a las causas contingentes.
Solo en “Instante poético e instante metafisico”, texto de
1939, alude a la desviacidon que produce Mallarmé respecto

del instante poético; este es el parrafo:

Para retener o, antes bien, para encontrar ese instante poético
estabilizado hay poetas como Mallarmé que violentan
directamente el tiempo horizontal, que invierten la sintaxis,
que detienen o desvian las consecuencias del instante poético.
Las prosodias complicadas ponen piedras en el arroyo para
que las ondas pulvericen las imdgenes ftiles, para que los
movimientos rompan los reflejos. Leyendo a Mallarmé con

2Stéphane Mallarmé: Divagaciones, Lima, Alastor, 2020, p. 244

3Stéphane Mallarmé: Cuentos hindues, Alpha Decay, 2021.

70 Margenes Vol N°18 >2025> ISNN 0718-4031

>> Figura 2. Retrato de Stéphane Mallarmé, de
Edouard Manet, aiio 1876. Oleo sobre lienzo, 270 x
360 ml. Museo de Orsay. Francia. Fuente: https://
es.wikipedia.org/wiki/Retrato_de_St%C3%A9phane_
Mallarm%C3%A9_%28Manet%29

>> Figura 3. Retrato de Stéphane Mallarmé, realizado
por Paul Gauguin, afio 1891. Fuente: https://
ca.m.wikipedia.org/wiki/Fitxer:Gauguin_1891_Portrait_
de_St%C3%A9phane_Mallarm%C3%A9.jpg



frecuencia se tiene la impresién de un tiempo recurrente que
viene a terminar instantes cumplidos. Entonces se viven, con
retraso, los instantes que se habrian debido vivir: sensacién
tanto mads extrafia cuanto que no participa de ningtn
lamento, de ning(n arrepentimiento, de ninguna nostalgia.
Sensacién hecha simplemente de un tiempo actuado, que en
ocasiones sabe poner el eco antes de la voz y la negativa en
la aceptacion™.

iPor qué Mallarmé detiene o desvia las consecuencias del
instante poético? ;Qué efectos producen sus prosodias
complicadas? ;Por qué el tiempo recurrente y actuado
desajusta el instante, la voz y la aceptacion? Hasta este
a,dado

el peso y primacia de la verticalidad en su sorprendente

punto problematico nos lleva Bachelard, y no mas al

lectura poética.

En su extraordinario libro L'univers imaginaire de Mallarmé,
publicado en 1961, Jean-Pierre Richard resalta la presencia
de linea oblicua en la obra del poeta francés:

“Mallarmé ama lo oblicuo porque elude la regularidad
perpendicular o paralela, para asi sostener todas las
fantasias de la invencién disimétrica. [...] lluminandose
unas a otras, las palabras, escribe Mallarmé, ‘prontas todas,
antes de la extincién, a una reciprocidad de fuegos distante
o presentada [de biais] oblicuamente como contingencia’.
[..] [Aqui] el sesgo verbal mimara el azar: pero el azar
lejos de nacer de una indeterminaciéon semantica, saldra
mas bien de una sobre-determinacion, sera el fruto de
un desbordamiento de sentido. Como en la filosofia de
Cournot, el azar nace poéticamente en Mallarmé del
encuentro de muchas series causales rigurosas, cuyos
origenes y prolongaciones percibimos mal. El literato
se dedica 'a un trabajo de mosaico para nada rectilineo.
Demasiada regularidad perjudica™.

Destaquemos de este pasaje la relacion directa que se
establece entre lo oblicuo y la contingencia y el azar. Si
todo fuese “regularidad perpendicular o paralela” no habria
comienzo de nada propiamente tal; todo comienzo de algo
supone el desvio de una determinada serie de causas y de
efectos. Sin esta ruptura oblicua, una causa seguira a otra
causa hasta el infinito, cadena que no es mas que el destino.

'“Gaston Bachelard: “Instante poético e instante metafisico”, p. 225.

“Jean-Pierre Richard: L'univers imaginaire de Mallarmé, Editions du Seuil, 1961, pp.
551-552.

Las leyes del hado, fati foedera', se rompen cuando una
serie de causas y de efectos se encuentra con otra serie de
causas y efectos sin ningln antecedente a priori, siendo
este encuentro lo que define el azar en los términos que
defini6 el aludido Antoine Cournot.

Ahora bien, luego de abrir este analisis de la logica de la
declinacion, Richard rapidamente lo conduce “hacia una
dialéctica de la totalidad”, tal como titula uno de sus
capitulos. Lejos de indagar en la posibilidad del caracter
“constituyente” y no derivado de la oblicuidad, la significa
en términos de un eslabon de una cadena de conjunto, de
sentido' Para este (nico lector de la obra mallarmeana, lo
oblicuo no cifra el “centro” del juego dialéctico, es decir,
su condicion, sino una via de articulaciéon, una suerte de
presion perimetral de una boéveda o clpula. Retomado el
hilo, su texto prosigue de la siguiente manera:

Pero la aparente irregularidad del mosaico, el caracter
abiertamente desigual de su estructura se reabsorbe
finalmente en la unidad de una impresion de
conjunto. También aqui la oblicuidad parece soportar
una suerte de mala conducta de la analogia: pero ella
finalmente multiplica, a través de ella, los caminos de
comunicacion y las vias de reunificacion. Lo oblicuo
traduce asi en Mallarmé el deseo de un espacio verbal
aparentemente abundante y andrquico, [pero que
esta] de hecho invisiblemente articulado, y sometido
a una regla vinculante: la ley de ambigledad'®.

Digamos, rapidamente, que Richard sostiene su

“dialecticidad” leyendo a Mallarmé via Hegel. Si hay algo asi
como un pensamiento sobre el comienzo en Mallarmé, este
comienzo seria el de la Ciencia de la I6gica. Sin pretender
entrar aqui en la prolija trama que supone la lectura

'6Es Lucrecio, en su De rerum natura, quien formula la “necesidad” de la desviacion
respecto de la vertical para que algo comience: En fin, si todos los movimientos se enca-
denan y el nuevo nace siempre del anterior, segtin un orden cierto, si los atomos no hacen,
declinando, un principio de mocién que rompa las leyes del hado, para que una causa
no siga a otra causa hasta el infinito, ;de dénde ha venido a la tierra esta libertad de que
gozan los seres vivientes? ;De donde, digo, esta voluntad arrancada a los hados, por la que
nos movemos a donde nuestro antojo nos lleva, variando también nuestros movimientos,
sin que los determine el tiempo ni el lugar, siguiendo sélo el dictado de nuestra propia
mente? Lucrecio, De rerum natura, 1, 251-261, Trad. Eduard Valenti Fiol, Barcelona, Acan-
tilado 2020, p. 177.

""Para J. Derrida, el “tematismo” de Richard confina siempre lo lateral, el sesgo, la obli-
cuidad, bajo una sobrevaloracion de la palabra: La gramatica del sesgo y de la con-
tingencia no trata ya tnicamente de las asociaciones laterales de temas, de semas cuya
unidad constituida, apaciguada, educada tendria por significante a la forma de la pala-
bra. Y, de hecho, la ‘relacién de afinidad’ que interesa al tematista une semas cuya cara
significante tiene siempre la dimensién de la palabra, o del grupo de palabras unidas por
el sentido (o el concepto significado). El tematismo deja necesariamente fuera de su campo
a las ‘afinidades’ formales, fénicas o grdficas, que no tienen el tamano de la palabra, la
unidad tranquila de un signo verbal. Descuida necesariamente, en tanto que tematismo,
el juego que desarticula a la palabra, la despedaza, hace trabajar sus parcelas ‘en sesgo
como contingencia’. Mallarmé estuvo ciertamente fascinado por las posibilidades de la
palabra y Richard lo subraya justamente (pag. 528), pero esas posibilidades no son en
primer lugar ni Gnicamente las de un cuerpo propio, la unidad carnal, ‘la criatura viva’
(pdgina 529) que unifica milagrosamente el sentido y lo sensible en una vox; es un juego
de articulaciones que despedaza ese cuerpo o lo reinscribe en secuencias que ya no rige.
Jacques Derrida: La diseminacion, op. cit., p. 382.

'!Jean-Pierre Richard: L'univers imaginaire de Mallarmé, op. cit., p. 552.

Facultad de Arquitectura >Universidad de Valparaiso 71



“hegeliana” de Mallarmé, quiero detenerme brevemente en
algunas consideraciones sobre la cuestién de la gravedad,
especificamente para dar luces sobre la “reabsorcion” de lo
oblicuo en aquella “ley de ambigiiedad”.

El punto de partida de la estética mallarmeana, segin
Richard, es su rechazo existencial a la materia. Dada su
dispersion y pesadez, la materia tendra que ser negada en
un proyecto poético de evasion:

Las cosas parecen vivir en el desorden de una infinita
rotura: en ellas no hay ni cohesién ni coherencia.
Rota, la continuidad primera del edén conduce a un
fraccionamiento a la vez tragico e irrisorio. Lo que
veo cuando lanzo los ojos a la tierra, es un abundante
desorden, una proliferacién de objetos sin fe ni ley.
Lo disperso, fruto de lo discontinuo [...] reine en él
todo el horror de la contingencia. A este azar-rey,
Mallarmé lo lee en el chapoteo infinito de las olas, en la
vitalidad loca de los bosques y selvas, en el enjambre
de los astros, y hasta en el humor ingobernable de
aquel que pretendiera querer combatir el azar... y este
desorden se agrava con una opacidad. Librado a una
anarquia, el objeto se hunde también en una pesadez:
en lugar de lanzarse hacia lo alto, y asi unirse al flujo
de todas las vitalidades dichosas, él (objeto) obedece
a un triste destino de gravedad que —empujdndolo
siempre hacia abajo— lo pega lastimosamente al
suelo. Exiliado del edén, ha entonces perdido su gracia
aérea... él se rompe y recae interminablemente.
Su peso se expresa ademds en una densidad que,
sofocando la textura intima de la cosa, prohibe el
acceso a la avidez penetrante del espiritu. La materia
encierra de esto modo el doble escdndalo de un peso
obstinado y de una masa impenetrable. Ella reina
alrededor de nosotros, en nosotros, densa, espesa y
gratuita: asfixiante por su densidad, repulsiva por su
contingencia, desoladora por su entropia'.

i{Como desprender el lenguaje del peso y la dispersion
de la materia? Este seria el verdadero problema para
Mallarmé. Dicho esquematicamente, son dos los gestos
de idealizacibn que propone para reducir la materia:
el gesto de resumir o sumar, y el gesto de evaporizar.
Siguiendo la Estética de Hegel, en particular el siguiente
pasaje: La poesia, ya que su modo de expresion es la palabra,
representa una manera general. Es esencia de la palabra
abstraer, resumir. En general, la poesia debe solamente
despejar el elemento energético, esencial, significativo; y este
elemento es precisamente el ideal?®, Mallarmé —todo esto
segun Richard—, por un lado, buscara unificar a través del

lbid., p. 377.
2lbid., p. 440. Texto citado en la nota que remite a la pagina 379.

72 Margenes Vol N°18 >2025> ISNN 0718-4031

lenguaje la diversidad del mundo. Cuando el poeta escribe:
Digo: juna flor! Y fuera del olvido en que mi voz relega todo
contorno, en tanto que algo diferente de los calices conocidos,
musicalmente se eleva, como idea misma y suave, la ausente
de todo ramo, lo que hace es “provocar —con solo decir
‘una flor'— inmediatamente un ‘olvido’ del mundo exterior
y una 'relegacion’ de todas las formas sensibles. La idea
surgida en |a palabra-flor comienza por ausentarse de toda
flor concreta?. Para circunscribir lo esencial de la cosa en la
idea, y de este modo poder frenar su dispersion inherente,
el verso tiene que ser justo, preciso. Solo asi puede luchar
contra esos dos grandes enemigos del espiritu, esas dos
formas linglisticas del azar, que son la obscuridad y la
imprecision. [...] Contra la diseminacién del sentido [...] una
de las funciones de la preciosidad mallarmeana sera resistir
a las invasiones verbales del azar®. Por otro lado, Mallarmé,
atacara el corazon mas denso y pesado de una cosa,
introduciendo en ella indicios de una “aireacion sofiada”. El
hastio, por ejemplo, seria un gesto propio de evaporizacion
del peso corporal. De ahi el privilegio que da a todo tipo de
figura que resista y disipe la gravedad de la materia. Por
ejemplo, es recurrente hallar en sus poemas figuras como
la pluma, la nube, la espuma, la burbuja, etc.

iNo es acaso este gesto de evaporizacion o aireaciéon una
manera de sentir el peso o la ligereza de las cosas en el
mundo? Efectivamente, pero desde una concepcién que
claramente privilegia el momento ascendente de la
idealizacion. Con la lectura de Richard, nos encontramos
nuevamente con la linea vertical, pero con una dialéctica
que no es la misma que piensa Bachelard. Para este Ultimo,
el instante poético conjuga una simultaneidad que no tiene
por efecto la reducciéon del peso o de la gravedad de la
materia; el tiempo que cae no es atraido por el tiempo que
se eleva, ambos tiempos brotan juntos. El juego de antitesis
no es unilateral, ya que oscila entre uno y otro polo, como
hace la ninfea:

Si se atreviera, algin filésofo que sofiase ante un
cuadro acudtico de Monet desarrollaria dialécticas
de iris y de la ninfea, la dialéctica de la hoja recta y
de la hoja posada tranquila, mansa y pesadamente
sobre el agua. ;No es la dialéctica misma de la planta
acuatica? Una quiere surgir animada de quién sabe
qué rebeldia contra el elemento natal, la otra fiel a su
elemento. La ninfea ha entendido la leccién de calma
que da el agua dormida. En su delicadeza extrema,
con ese sueno dialéctico tal vez se sentiria la suave
verticalidad que se manifiesta en la vida de las aguas
dormidas®.

2bid,, p. 379.
2Ibid., p. 380.

#Gaston Bachelard: “Las ninfeas o las sorpresas de un amanecer de verano”, op. cit,,
pp 13-14.



La dialéctica mallarmeana que piensa Richard, al contrario,
le otorga a la altura una fuerza de atraccion, implicando
un constante trabajo de negacién de la materia, del azar
y de la caida, cuya direccion debe tratar de ser siempre
ascendente: La caida no atrae a Mallarmé en virtud de un
esteticismo de la decadencia, no le fascina porque anuncie
una muerte inminente, sino porque sin duda todo objeto caido
remite a una trascendencia de la que constituye precisamente
un signo, una prueba degradada, pero indudable®. Remitir
siempre a una trascendencia, desplazar la anarquia de la
materia pegada al suelo, tal es la tarea de esta dialéctica
ascendente; su fruto serd la constitucién de una béveda
o de una cupula —espiritu humano o genio poético—, en
cuyo centro arquitecténico “se igualan y se compensan
todas las presiones contradictorias del perimetro”. Este
centro, cuyo trazo delinea un circulo de circulos, no es
solamente —concluye Richard— el lugar de un arbitraje, de
una puesta en comunicacién o en equilibrio; deviene el punto
de partida de un vuelo, el érgano vibrante de una supremacia.
O, mejor dicho, sélo se equilibra surgiendo locamente por
encima de un mundo desequilibrado, atrayéndolo hacia si y
organizandolo en el movimiento mismo de su huida®.

La escritura de Mallarmé ofrece una experiencia radical
de la realidad. En sus poemas experimentamos el ritmo
o vibracion de las cosas, una oscilacion entre el peso y la
levedad, entre lo que baja y lo que sube. En base a esta
consideracion, se podria hacer la observacidon que esta
manera de presentar la realidad es propia de toda poesia
—asfi para Bachelard, por ejemplo; pero también es propia
de la filosofia o de toda ciencia de medida. En efecto,
desde Platon, por lo menos, la linea recta ha permitido
leer “dialécticamente” el “mundo”. En su Cratilo, vemos,
por ejemplo, que el dialéctico es el que decide sobre la
justeza (orthotes) de los nombres respecto de las cosas, es
decir, tiene conocimiento de la rectitud de los nombres, en
el sentido de orthés, palabra que en geometria se utiliza
para indicar los angulos derechos y las perpendiculares;
después significa: en linea derecha, directa, etc., de donde
figura la nocién de “restaurado, enderezado, recuperado”.
Asi, con Platén se configura una etiologia sostenida sobre
la linea recta, que en este caso es vertical y ascendente,
en tanto la altura es el Oriente propiamente platénico,
tal como sostiene Gilles Deleuze: La operacién del filésofo
se determina entonces como ascensién, como conversion,
es decir, como el movimiento de girarse hacia el principio
de lo alto, de donde procede, y determinarse, llenarse y
conocerse al amparo de una tal mociéon®. A través de la
linea (o sosteniéndose en ella) se asciende cada vez mas a
las formas, con el peligro, siempre latente, de caer. Luego,

%Ibid., p. 60.
bid., p. 423.
*Gilles Deleuze: Légica del sentido. Trad. Miguel Morey, Paidos, p. 139.

otras operaciones han recurrido a la linea recta para pensar
la caida, por ejemplo, el pensamiento cristiano sobre el
pecado original, el pensamiento de Hegel en relacién con
el origen del conocimiento, la reflexion de Heidegger sobre
la finitud, etc.

La caida define un elemento formal: la linea vertical. Por
su peso las cosas caen, cual gotas de lluvia, ya sea hacia
un centro, ya sea al vacio infinito. Y aquello que asciende,
el nendfar, por ejemplo jsube por la misma linea vertical?
Tendriamos que seguir indagando el hecho que la
singularidad de Mallarmé, la ruptura que marca, se explica
por esta tesis: lo que se alza quiebra en un punto la vertical,
siendo este desvio definido por la linea oblicua el comienzo
del mundo antes del mundo. Podemos decir que este punto
desviado de la vertical tiene las mismas caracteristicas del
punto gris pensado por Paul Klee, en tanto este ser-nada o
nada-ser que es el:

... punto gris es gris porque “no es ni blanco ni negro,
o0 porque es tan blanco como negro. Es gris porque no
estd ni arriba ni abajo, o porque estd tan arriba como
abajo. Gris porque no es cdlido ni frio. Gris porque es un
punto no dimensional, punto entre las dimensiones
y en su interseccion, o en los cruces de los caminos.
/ Establecer un punto en el caos es reconocerlo
necesariamente gris, en razén de su concentracién
principal, y conferirle el caracter de centro original,
del cual el orden del universo va a brotar e irradiar en
todas las dimensiones. Asignar a un punto una virtud
central es hacer de él el lugar de la cosmogénesis.
A este advenimiento corresponde la idea de todo
Comienzo (concepcibn, soles, irradiacion, rotacién,
explosion, fuegos artificiales, haces de mieses). O
mejor: el concepto de 6vulo?.

Que el punto inicial, no sea solo un punto, sino un punto
gris, supone ya la “negacion” del movimiento de caida, en el
sentido que un punto define su sello, su singularidad, solo
cuando se desvia de la linea vertical. En su tesis doctoral
Diferencia entre la filosofia de la naturaleza de Dembcrito
y de Epicuro, Karl Marx explica que en una linea recta no
es posible especificar la cualidad de ningin punto o de
ningUn atomo, en tanto el punto es:

...'conservado y superado’ (o ‘suprimido y elevado’)
a la vez en la linea, asi también cada cuerpo que cae
es ‘conservado y superado’ a la vez en la linea recta
que describe. [...] Una manzana describe en su caida
una linea tan vertical como un trozo de hierro. Todo
cuerpo, en tanto se le concibe en movimiento de caida,
no es nada mdas que un punto que se mueve Y, por

“Klee, Paul: Teoria del arte moderno, Buenos Aires, Calden, 1971, pp. 77-78.

Facultad de Arquitectura >Universidad de Valparaiso 73



>> Dibujo anudado a modo de red #3 Fuente: https://
www.shutterstock.com/es/image-illustration/drawing-
knotted-manner-net-1920-by-2528856909

74 Margenes Vol N°18 >2025> ISNN 0718-4031

supuesto, un punto sin consistencia, que traspasa su
individualidad a una entidad determinada —la linea
recta que describe. Aristoteles, basandose en eso,
sefala con razén frente a los pitagéricos: ‘Decis que el
movimiento de la linea es la superficie, el del punto la
linea; por consiguiente, también los movimientos de
las ménadas serdn lineas’. La consecuencia de esto
tanto para las ménadas como para los atomos seria,
pues, dado que se hallan en continuo movimiento,
que ni ménadas ni Gtomos existen, sino que quedan
subsumidos en la linea recta; pues la constancia
del atomo resulta totalmente inaprensible en tanto
se la conciba solo como cayendo en linea recta.
[...] La negacién inmediata de este movimiento es
otro movimiento, es decir, también representada
espacialmente, la declinacién a partir de la linea
recta. [...] [movimiento entonces ya no en linea recta,
sino en linea oblicua®.

Entonces, un punto puede ser gris solo si declina o se desvia
de la linea recta, es decir, solo si traza una linea oblicua
respecto a la vertical. ;Nos hemos alejado de la poesia de
Mallarmé? En ningln caso. Dicho en términos precisos, la
poética mallarmeana deja ver el juego entre lo que se alza y
cae, no desde la linea vertical, sino desde la oblicua. Es por
esta razon que Derrida, en Doble sesidn, llame a este juego
“una caida ritmada. Una cadencia inclinada”, y que en
Ousia y grammé hable de un punto de caida mas desviado
(écarté) en el vacio.

Precisemos que para Richard el caos —aquella “proliferacién
de objetos sin fe ni ley” que seria la materia— no es mas
que la antitesis del orden, cuyo representante es la idea.
En cambio, para Paul Klee, por ejemplo, el caos como
antitesis del orden en ninglin caso puede ser propiamente
el caos: El verdadero caos no puede ponerse en el platillo de
una balanza, pues sigue siendo por siempre imponderable e
inconmensurable. Mds bien podria corresponder al centro de
la balanza®. Y esta también es la posicion de Mallarmé. En
el poeta, la Idea no es la antitesis del caos o, mejor dicho,
no es la antitesis del rey-azar, sino mas bien, la realizacién
del propio azar, tal como se indica en Igitur: En sintesis, acto
en que el azar estd en juego; es siempre el azar el que realiza
su propia Idea, afirmdndose o negdndose. La afirmacién o
negacién sucumben ante su existencia. Contiene lo Absurdo
—Ilo implica, pero en estado latente no lo deja existir; lo que
permite ser al Infinito®.

28Karl Marx: Escritos sobre Epicuro, Barcelona, Critica, 1998, pp. 56-57.
»Klee, Paul: Teoria del arte moderno, op. cit., p. 78.

*Stéphane Mallarmé: Antologia, Madrid, Visor, 2019, p. 165.



>> Figura La exploracion del azar como aliciente en el
proceso creativo de Jackson Pollock Fuente: https://
ar.pinterest.com/pin/5629568279126756/

Facultad de Arquitectura >Universidad de Valparaiso 75



BIBLIOGRAFIA

Bachelard, Gaston: El derecho de sofiar, México D.F., Fondo
de Cultura Econémica, 2012.

Badiou, Alain: Teoria del sujeto, Buenos Aires, Prometeo,
2008.

Boulez, Pierre: Puntos de referencia, Barcelona, Gedisa, 2008.

Deleuze, Gilles: Légica del sentido, Trad. Miguel Morey,
Paidos.

Derrida, Jacques: La diseminacién, Madrid, Fundamentos,
2015.

Klee, Paul: Teoria del arte moderno, Buenos Aires, Calden,
1971.

Lucrecio: De rerum natura, Trad. Eduard Valenti Fiol,
Barcelona, Acantilado, 2020.

Mallarmé, Stéphane: Correspondencia, Lima, Alastor
Ediciones, 2022.

Mallarmé, Stéphane: Cuentos hindues, Alpha Decay, 2021.
Mallarmé, Stéphane: Divagaciones, Lima, Alastor, 2020.
Mallarmé, Stéphane: Antologia, Madrid, Visor, 2019.

Marx, Karl: Escritos sobre Epicuro, Barcelona, Critica, 1998.

Matisse, Henri: Reflexiones sobre el arte, Buenos Aires,
Emecé, 1977.

Richard, Jean-Pierre: Lunivers imaginaire de Mallarmé,
Editions du Seuil, 1961.

Serres, Michel: El nacimiento de la fisica en el texto de
Lucrecio, Valencia, Pre-Textos, 1994.

Wunenburger, Jean-Jacques: Bachelard y la epistemologia
francesa, Buenos Aires, Nueva Vision, 2006.

76 Margenes Vol N°18 >2025> ISNN 0718-4031



