
77Facultad de Arquitectura >Universidad de Valparaíso

El cuerpo de las otras. La corporalidad femenina en Eurípides

PATRICIO ISMAEL JERIA SOTO
Magíster en Estudios Clásicos por la UMCE.

Filiación institucional: Docente Liceo Confederación Suiza. Santiago. Chile. Colaborador del Centro de Estudios Clásicos Giuseppina 
Grammatico Amari, miembro del Grupo de Estudio de Filosofía Griega Antigua de la Universidad de Chile

ORCID: 0009-0000-1987-3264M
Mail contacto: pjerias@liceoconfederacionsuiza.cl

Universidad de Valparaíso

Facultad de Arquitectura

Revista Márgenes

Mujer Arte y Sociedad

The body of others. Female 
corporality in Euripides

2025. Vol 18. Nº 28

Páginas: 77-83

Recepción: mayo 2025

Aceptación: junio 2025  

htt
ps

://
do

i.o
rg

/1
0.

22
37

0/
m

ar
ge

ne
s.

20
25

.1
8.

28
.5

07
6

RESUMEN

Este escrito se centrará en las imágenes del cuerpo femenino que aparecen en dos textos 
de Eurípides: Medea y Bacantes. Se trata de visualizar y exponer cómo se articula la 
relación entre mujer y cuerpo en el discurso trágico de Eurípides. Interesa resaltar que, 
dentro de la lógica del imaginario griego, el cuerpo femenino es un espacio privilegiado 
para la inscripción de representaciones y prácticas sociales, es decir, el cuerpo femenino 
es un espacio simbólico y representacional donde aparecen y se performan los patrones 
culturales dominantes (Citro 2010). Medea será considerada en tanto representación de la 
Emocionalidad Femenina, las Bacantes serán consideradas en tanto representaciones de la 
Mujer y su relación con lo Divino y, en particular, con la religiosidad dionisíaca, que posee 
muchos elementos asociados con la corporalidad y lo femenino.

Palabras Clave: Cuerpo, Emoción, Tragedia, Imaginario 

ABSTRACT

This essay will focus on the images of the female body that appear in two texts by Euripides: 
Medea and Bacchae. It aims to visualize and explain how the relationship between woman 
and body is articulated in Euripides’ tragic discourse. It is interesting to highlight that, 
within the logic of the Greek imaginary, the female body is a privileged space for the 
inscription of social representations and practices; that is, the female body is a symbolic and 
representational space where dominant cultural patterns appear and are performed (Citro 
2010). Medea will be considered a representation of Feminine Emotionality; the Bacchae 
will be considered as representations of Woman and her relationship with the Divine, and 
in particular with Dionysian religiosity, which possesses many elements associated with 
corporality and the feminine.

Keywords: Body, Emotion, Tragedy, Imaginary



78 Márgenes Vol Nº18 >2025> ISNN 0718-4031

I

Abordar la relación entre cuerpo y mujer implica pensar 
al cuerpo en el marco amplio de las imágenes ‘colectivas’, 
‘genéricas’ o ‘paradigmáticas’ que, borrando las diferencias y 
las experiencias individuales, construyen un discurso acerca 
del cuerpo y la manera de relacionarse una sociedad con 
él, una ‘política del cuerpo’ que, a su vez, genera imágenes 
aplicables al ordenamiento de la propia sociedad. Como ha 
señalado R. Sennett: la política del cuerpo basa las normas 
de la sociedad en la imagen imperante del cuerpo (1997: 27), 
es decir, existiría la necesidad de imágenes prototípicas del 
cuerpo en atención a articular un orden social. 

Finalmente se propone que los textos de Eurípides 
incorporan, modifican, resignifican o rechazan los 
discursos, las imágenes y las prácticas sociales vigentes 
relativas al cuerpo. Sobre todo, si asumimos que la relación 
entre los sexos se articuló en Grecia en torno a la oposición 
de lo masculino y lo femenino, un modelo basado en 
la polaridad que siempre cargó de rasgos positivos al 
elemento masculino, la mujer sería su cuerpo o, al menos, 
se expresaría en y desde su cuerpo, que es también soporte 
material y campo de expresión del complejo juego de 
fuerzas que constituye la emocionalidad para el griego 
arcaico y clásico.

II Medea y el cuerpo sufriente

Se ha dicho, en diversos contextos de enunciación que, 
de acuerdo con la percepción griega antigua, las mujeres 
son más propensas a los desbordes emocionales violentos 
y que ello explicaría su presencia destacada en las tramas 
trágicas. No voy a discutir aquí esa afirmación, pues me 
interesa, más bien, resaltar lo siguiente: en el universo 
mental griego clásico, el pathos psicológico se experimenta 
como efecto de una operación externa y se sufre como 
afección concentrada sobre el cuerpo, sobre la materialidad 
de la carne doliente. Pero ese poder externo, ese furioso 
daimon que arrebata al humano, puede también tomar el 
rostro menos amenazante del amor, el deseo, el arrojo o la 
valentía. En este universo, los sentimientos, las emociones y 
las pasiones, aquello que nos ‘mueve por dentro’, diríamos 
nosotros, aparecen encarnados en tanto entidades 
autónomas externas al sujeto que sufre su efecto. En el 
universo mental del griego la emoción va y viene, entra 
y sale del cuerpo humano, aparece y desaparece con la 
velocidad y la fugacidad del relámpago. En este universo, 
el cuerpo es un escenario donde se despliegan las fuerzas 
emocionales. En este universo mental, el ethos de una 
persona es inestable, moldeable, alterable, deformable, 
heterónomo.

Medea es, en el texto de Eurípides, ejemplo de esta 
concepción de la relación cuerpo-emoción. Medea está 

plagada de referencias sicosomáticas, y digo sicosomático 
pues no existe para el griego clásico una diferenciación 
clara entre el cuerpo y los procesos psicológicos, algo que 
se ve claramente reflejado en las disyuntivas que debe 
afrontar el traductor al momento de verter un concepto 
como qumo/j o frh/n. Interesante también desde este 
punto de vista es el conflicto que se plantea entre el 
qumo/j y el bou/lhmatoj de Medea, su ‘razón’ versus su 
‘emotividad’, como reiteradamente se ha planteado. Pero 
más bien, diríamos nosotros, Medea estaría luchando 
contra su cuerpo-emoción desde su juicio o buen juicio, 
que nuevamente puede ser un concepto problemático de 
aprehender y traducir. Por otra parte, tenemos también el 
problema de ‘las cóleras’ de Medea, no siempre referidas 
con los mismos conceptos: co/loj y o)rgh/, donde el primer 
término remite a los intestinos y el segundo más bien al 
ámbito de los impulsos o motivaciones que, desde nuestro 
punto de vista, serían propiamente psicológicos. De 
manera similar, aunque menos enfáticamente, se plantea 
que los celos o la pena de amor que aflige a Medea tiene 
un correlato corporal intenso, y sería este elemento el que, 
justamente, desencadenaría su cólera, es decir, a partir de 
una aflicción corporal (no/soj, pa/qoj), algo que se padece, 
desembocamos en una alteración físico-mental que se 
traduce en acción; es el cuerpo enfurecido de Medea el que 
dirige su mano asesina contra sus hijos1.

1Por otro lado, la Fedra de Eurípides, en Hipólito, padece su amor como una 
enfermedad que la deja postrada y la descompone al punto de hacerla desear la 
muerte como alivio de su sufrimiento. Que el amor es una enfermedad del cuerpo, 
eso lo comprende la nodriza, quien le ofrece fa/rmakon y fi/ltron, remedios que 
actúan sobre la materialidad del cuerpo enamorado. Fedra está herida, traspasada 
por las flechas de Eros, es su cuerpo femenino el que padece y expresa su ‘estado 
emocional’.

>> Figura 1: Vasija de terracota con una figura que 
muestra la muerte de Penteo, circa 480 A. C. Periodo 
arcaico tardío Fuente: https://prodavinci.com/
bacantes-de-euripides/



79Facultad de Arquitectura >Universidad de Valparaíso

III Bailar con Dioniso 

Las Bacantes presenta el conflicto entre Dioniso, el dios que 
llega a la ciudad de Tebas buscando ser reconocido y la 
infecta con un baile frenético, y Penteo, soberano que niega 
al dios y pretende prohibir por la fuerza su culto danzante. 

Dioniso está vinculado con el teatro, pero también es 
un dios que baila. Nunca debe perderse de vista que, en 
Grecia Antigua, teatro y danza, sin hablar de la música, 
van de la mano y que la tragedia griega supone un 
espectáculo integral y un espectador completo, como 
diría Nietzsche (1980). La danza tiene un rol fundamental 
en la puesta escena griega clásica: el coro (khorós) no es, 
a despecho del sentido actual del término, otra cosa que 
un grupo de bailarines (khoreutai) que principalmente, 
además de cantar, ejecutan coreografías en la orkhestra, 
espacio escénico asignado para tal fin, y que se distingue 
claramente de la skené, donde están los actores y donde 
prima la palabra hablada. 

Dioniso también es conocido como deidad del vino, pero 
incluso podríamos pensar que, si el fiel del dios bebe, lo hace 
precisamente para mejorar su performance como bailarín. 
Pero la danza no incumbe a Dioniso solamente desde lo 
teatral, sino que es parte fundamental del rito asociado al 
culto dionisíaco. El propio dios puede decir que ha viajado 
por Asia y Arabia llevando consigo su grupo de bailarines, 
su coro, y que junto a ellos ha establecido las bases de sus 
ritos mistéricos. La religiosidad dionisíaca no es como aquella 
tradicional de los Olímpicos luminosos. Dioniso gusta de la 
noche y de subir a la punta de los cerros, espacios amplios y 
agrestes donde se puede bailar mejor y, sobre todo, al abrigo 
de los ojos curiosos de los profanos.

Desde esta perspectiva, bailar es un acto sagrado, y no sólo 
porque se hace en honor del dios, sino porque santifica el 
alma, el cuerpo y la vida toda. Eurípides dice que cantar los 
himnos del dios santifica su boca, y que quien baila por los 
montes santifica su vida y en su alma se hace compañero 
del dios, pero esto no significa escapar de este mundo 
o negarlo. Bailar es una bendición y un placer (hedoné) 
para el humano, le da purificación (katharsis) espiritual 
y física. Quien logra llegar hasta este punto bailando sin 
cesar y permite al dios penetrar plenamente en su cuerpo, 
alcanza la Manía. Pero no es que se haya vuelto loco o 
simplemente loco. Está en un plano supranormal: predice 
el futuro, percibe la comunidad de la naturaleza toda y es 
mensajero del dios. Bailar con Dioniso trae aparejada una 
apertura de la conciencia que permite percibir el placer 
de la vida terrenal, disfrutar del mundo y del instante; 
una sabiduría hedonista que alivia los pesares de la vida 
mortal y agita los miembros del bailarín dionisíaco. Sabio 
será entonces quien se pliegue al ritmo de los cuerpos 
veloces y entusiasmados, es decir, plenos de dios. Quien 
baila para el dios es feliz, corre veloz, salta, grita, agita la 

cabeza y se siente traspasado por lo que el coro —es decir, 
los bailarines mismos— llama dulce sufrimiento y fatiga 
placentera. Así, el danzante es introducido en un espacio 
y un estado mental extraordinario, que es percibido como 
lleno de dicha. Feliz o dichoso se dice en griego eudaimon, 
bien endemoniado; es decir, poseído por un demonio 
benévolo y juguetón, que se introduce en el cuerpo, se 
apodera del espíritu y hace gritar de gozo al sujeto, que ya 
no está dividido entre cuerpo y alma, sino que vivencia un 
estado divino indiferente a dicotomías superficiales. Quien 
así se encuentra bailando al son de los instrumentos de 
percusión y las flautas, ese está entusiasmado, es decir, 
tiene al dios dentro de sí. Por eso golpea el suelo con los 
pies y al marcar el ritmo toma fuerzas para saltar más alto, 
corriendo sin respirar, llevado por una fuerza casi rabiosa.

Dioniso mismo tiene un cuerpo, pero es un cuerpo ambiguo. 
Dios hecho carne humana, dios que se metamorfosea 
anthropos para poder mostrase mejor como theós; Dioniso 
debe mudar su divinidad en naturaleza varonil (physis 
andros) para hacerse reconocer como aquello que fue 
desde siempre: dios. Dios engañoso, dios con máscara, 
que no es niño ni hombre, mujer ni varón. Dios mago, 
seductor afeminado, con ojos de borracho. Dios presencia-
ausencia, entonces dios artificio estético, dios mimesis: dios 
(del) teatro y de la danza. Todo un juego de oposiciones 
se despliega, entonces, entre el poder divino del cuerpo 
danzante y la fuerza opresiva de una racionalidad 
cosificadora: razón de estado, razón moral, razón que divide 
y corta el mundo en esferas que no se tocan ni confunden. 
Surge el miedo al desenfreno, el miedo al cuerpo, el miedo 
al caos penetrando los muros del poder. Entra en escena 
Penteo, rey que no baila, rey que controla su cuerpo, que 
casi no es cuerpo, pues lo controla con mesura. Penteo, 
defensor de la cordura y la identidad, Penteo que no es 
mujer, pero que se trasviste para poder ver aquello que no 
alcanza a incorporar en su cuerpo.

Bailar supone para los fieles de Dioniso una comunión, 
bailar es un acontecimiento convivial. Lo que se busca es 
generar un espacio de interacción que permita un flujo 
emocional y semiótico, donde lo dicho, lo visto y, sobre 
todo, lo realizado, apuntan a generar en el bailarín una 
transformación radical, una alteración sicosomática que 
facilite la entrada en el estado báquico. Mediante una serie 
de procedimientos, que van desde el travestismo hasta la 
danza propiamente tal, el fiel adquiere un conocimiento 
iniciático y adviene otro. Y ese estado de otredad es 
básicamente una apertura amplia, que no reconoce los 
límites cotidianos: el dios no margina a nadie de su danza, 
quiere una comunidad de sujetos y, sobre todo, evitar 
cualquier distinción excluyente. Bailar para Dioniso es 
bailar cuerpo a cuerpo: hombre, mujer, viejo y joven, todos, 
unos con otros.



80 Márgenes Vol Nº18 >2025> ISNN 0718-4031

>> Figura 2-3. Copas griegas. Serie Sileno (Satiro) y 
ménade. Fondo de un kylix ático, ca. 480 a.C. De Vulci. 
Fuente: https://picryl.com/media/mainade-satyros-
staatliche-antikensammlungen-2654-0fe202; https://
itoldya420.getarchive.net/amp/media/mainade-
satyros-staatliche-antikensammlungen-2654-0fe202



81Facultad de Arquitectura >Universidad de Valparaíso

IV El cuerpo furioso-enamorado-loco

La tragedia griega, en este caso los textos de Eurípides, 
incorpora, modifica, resignifica o rechaza los discursos, 
las imágenes y las prácticas sociales vigentes relativas al 
cuerpo en la cultura de la época y, a su vez, construye un 
discurso y un imaginario sobre la corporalidad2. Desde la 
perspectiva de una sociología del cuerpo se ha planteado 
que el cuerpo puede ser entendido como una forma 
simbólica, en la cual confluye y se proyecta una estructura 
simbólica mayor, que entrelaza representaciones y 
prácticas sociales, imaginarios y conductas en la trama de 
sentido de la sociedad: 

…las representaciones de la persona y las del cuerpo, 
corolario de aquellas, están siempre insertas en las 
visiones del mundo de las diferentes comunidades 
humanas… el cuerpo está construido socialmente 
tanto en lo que se pone en juego en la escena colectiva 
como en las teorías que explican su funcionamiento o 
en las relaciones que mantiene con el hombre al que 
encarna [es] efecto de una elaboración cultural. (Le 
Breton 2002: 28). 

De acuerdo con esto, y siguiendo lo que propone Loraux 
(2003), se habría dado en el marco de los siglos V-IV a. 
c. una suerte de continuidad y ruptura entre los valores 
aristocráticos del a)nh/r guerrero y los valores cívicos del 
a)nh/r ciudadano. La valentía en el combate y la capacidad 
de resistir el dolor y el esfuerzo implicados en ello, pasan 
por ser definitorias del concepto griego de varón, que, en 
este caso, es lo mismo que decir ciudadano y hombre libre. 
Como lo muestra Loraux (2003: 67-74), lo interesante de 
este proceso es darse cuenta de que en esta apropiación 
de los valores aristocrático-guerreros, la ciudad pone 
en contacto dos términos que, en principio, estaban en 
campos semánticos opuestos, sino contradictorios: el 
po/noj (esfuerzo) y la hazaña3. El trabajo, otra posible 
traducción de po/noj, y la gloria heroica no son términos 
relacionados en primera instancia para la mentalidad griega 
arcaica; pero en la época clásica se valoriza positivamente 
este po/noj y se lo desliga de connotaciones productivas 
para, finalmente, asociarlo a la actividad voluntaria del 
que no tiene ni la necesidad ni la obligación de esforzarse. 
Esto configura un cuadro de oposiciones donde el varón-
ciudadano, detentador legítimo del po/noj, se opone al 
esclavo sin autonomía y obligado a laborar y a la mujer 
que, en sí misma, sería pura molicie sin una actividad 
propia, salvo el parto (Loraux 2003: 57-60). Este proceso 

2N. Loraux, por ejemplo, habla del cuerpo entregado a las operaciones de pensamiento, 
a las construcciones fantasiosas. (2003: 125).
3Por ejemplo, en Jenofonte, citado por Loraux (2003: 60).

de generación de un nuevo paradigma de varón redunda 
en una completa abstracción, que transforma y difumina 
la masculinidad en un entramado de instituciones cívico-
políticas; de ahora en adelante, la identidad del varón estará 
sostenida y garantizada por patrones cívicos fuertes. Si la 
ciudadanía define al varón y esta, a su vez, no es sino una 
creación legal y política, llegamos a un modelo de hombre 
desencarnado, sin cuerpo; así, Loraux destaca la amplitud 
del rechazo cívico del cuerpo en Grecia (2003: 125). Por 
contraste, el héroe definía su a)ndrei/a por las heridas de 
su cuerpo, por la inscripción de su gloria en la imborrable 
marca de la cicatriz: Nuestra hipótesis es que el hombre 
griego es viril a la medida de la sangre que derrame y que 
fluye de las heridas abiertas en la ´carne caliente´. Loraux 
(2003: 139). Así, en la época clásica el concepto de a)nh/r 
queda establecido en su calidad de modelo en tanto varón-
ciudadano, diferenciado y separado de otras posibles 
formas de modelización contrarias a las del espíritu cívico-
político: para un griego del siglo V no es necesario que el valor 
se inscriba en el cuerpo… [de esto] se desprende el paradigma 
de una virilidad abstracta, enteramente expresada por 
instituciones. (Loraux 2003: 114)4. 

Pero Medea se mueve en otro ámbito, para ella el campo 
de comparación y disputa es el de la batalla, de la lanza y el 
escudo, pero ella vuelve al cuerpo del guerrero solamente 
para decir que el supremo esfuerzo y peligro se viven en 
el parto; si hay algún mérito en el esfuerzo físico y en el 
cuerpo que lo soporta es, precisamente, el momento de 
dar a luz. Y ese cuerpo valiente y guerrero es también el 
cuerpo que se enfurece y casi es la furia misma. La cólera 
es una enfermedad del cuerpo, y la mujer es más que 
nadie su cuerpo. Asimismo, no hay cólera silenciosa ni 
demencia latente, lo que el espectador ve es puro acto. La 
cólera es sanguinaria, tortura, mutila, mata sin distinción 
ni remordimiento, sus fuerzas multiplicadas y su ímpetu 
siniestro arrastran al exceso violento. Por eso, la cólera 
asusta, es un espectáculo pavoroso y ostentoso, derroche 
de gestos y energía que consume y destruye a la que la 
padece5.

Por su parte, la locura de las ménades hace que su 
corporalidad se agite y tiemble bajo su mano. La locura 
se deja ver, se exhibe, y en ese darse a los ojos del otro se 
concreta en acción y se agota como padecimiento, la locura 
acontece, le acontece a un sujeto, no hay doblez ni engaño, 
la locura es performática. La locura es terrible en sus efectos 
e impactante en su mostrarse el cuerpo desenfrenado. La 

4El subrayado y el corchete son nuestros.
5Para Fedra, nuevamente desde el Hipólito, el amor es un arrebato, un caer su cuerpo 
golpeado al suelo. Eros se apodera de ella y se viste con su cuerpo. Estar enamorada 
es verse como enamorada, actuar como enamorada, hablar como enamorada. El amor 
es coreográfico, teatral. Y la pasión, la furia y la locura, al igual que la puesta en escena 
no perduran, se agotan en su ser-para-ser-vistas, no tienen pasado ni futuro, no tienen 
diríamos dramaturgia o texto, improvisan su despliegue. 



82 Márgenes Vol Nº18 >2025> ISNN 0718-4031

>> Figura 3. Interior (fondo blanco) ménade en 
movimiento salvaje, sosteniendo una cría de pantera 
y un tirso. Fuente: https://commons.wikimedia.org/
wiki/File:Brygos_Painter_ARV_371_15_maenad_-_
Dionysos_with_satyrs_and_maenads_(02).jpg



83Facultad de Arquitectura >Universidad de Valparaíso

locura es furiosa, la ménade salta, gesticula, tambalea, 
despotrica. Pero la locura también puede, cuando así lo 
quiere un dios, cegar y trastornar el juicio, el loco/la loca 
cree ver personas que no están allí, confunde las cosas, no 
distingue lo verdadero de lo falso, ciertamente no lo hace. 

BIBLIOGRAFÍA

Citro, S. (cord.) (2010), Cuerpos plurales. Antropología de y 
desde los cuerpos, Buenos Aires, Biblos.

Eurípides (2000), Medea, Bacantes, Madrid, Gredos.

Eurípides (1973), Hyppolitus, New York, Oxford University 
Press (texto Griego)

Eurípides (1960), Bacchae, Oxford, Oxford University Press 
(Texto griego).

Eurípides (1954), Medea, Cambridge, Cambridge University 
Press (Texto griego).

Le Breton. D. (2002), Sociología del cuerpo, Buenos Aires, 
Nueva Visión.

Loraux, N. (2003), Las experiencias de Tiresias, lo femenino y 
el hombre griego, Buenos Aires, Biblos.

Nietzsche, F. (1980), El nacimiento de la tragedia, Madrid, 
Alianza.

Sennett, R. (1997), Carne y piedra, el cuerpo y la ciudad en la 
civilización occidental, Madrid, Alianza.


