El cuerpo de las otras. La corporalidad femenina en Euripides

PATRICIO ISMAEL JERIA SOTO
Magister en Estudios Clasicos por la UMCE.

Filiacion institucional: Docente Liceo Confederacion Suiza. Santiago. Chile. Colaborador del Centro de Estudios Clasicos Giuseppina
Grammatico Amari, miembro del Grupo de Estudio de Filosofia Griega Antigua de la Universidad de Chile

Universidad de Valparaiso
Facultad de Arquitectura
Revista Margenes

Mujer Arte y Sociedad

The body of others. Female
corporality in Euripides
2025. Vol 18. N° 28
Paginas: 77-83

Recepcion: mayo 2025

Aceptacion: junio 2025

ORCID: 0009-0000-1987-3264M
Mail contacto: pjerias@liceoconfederacionsuiza.cl

RESUMEN

Este escrito se centrara en las imagenes del cuerpo femenino que aparecen en dos textos
de Euripides: Medea y Bacantes. Se trata de visualizar y exponer como se articula la
relacion entre mujer y cuerpo en el discurso tragico de Euripides. Interesa resaltar que,
dentro de la légica del imaginario griego, el cuerpo femenino es un espacio privilegiado
para la inscripcion de representaciones y practicas sociales, es decir, el cuerpo femenino
es un espacio simbolico y representacional donde aparecen y se performan los patrones
culturales dominantes (Citro 2010). Medea sera considerada en tanto representacion de la
Emocionalidad Femenina, las Bacantes seran consideradas en tanto representaciones de la
Mujer y su relacion con lo Divino y, en particular, con la religiosidad dionisiaca, que posee
muchos elementos asociados con la corporalidad y lo femenino.

Palabras Clave: Cuerpo, Emocion, Tragedia, Imaginario

ABSTRACT

This essay will focus on the images of the female body that appear in two texts by Euripides:
Medea and Bacchae. It aims to visualize and explain how the relationship between woman
and body is articulated in Euripides’ tragic discourse. It is interesting to highlight that,
within the logic of the Greek imaginary, the female body is a privileged space for the
inscription of social representations and practices; that is, the female body is a symbolic and
representational space where dominant cultural patterns appear and are performed (Citro
2010). Medea will be considered a representation of Feminine Emotionality; the Bacchae
will be considered as representations of Woman and her relationship with the Divine, and
in particular with Dionysian religiosity, which possesses many elements associated with
corporality and the feminine.

Keywords: Body, Emotion, Tragedy, Imaginary

Facultad de Arquitectura >Universidad de Valparaiso 77



Abordar la relacién entre cuerpo y mujer implica pensar
al cuerpo en el marco amplio de las imagenes ‘colectivas’,
‘genéricas’o ‘paradigmaticas’que, borrando las diferencias y
las experiencias individuales, construyen un discurso acerca
del cuerpo y la manera de relacionarse una sociedad con
él, una 'politica del cuerpo’ que, a su vez, genera imagenes
aplicables al ordenamiento de la propia sociedad. Como ha
sefalado R. Sennett: la politica del cuerpo basa las normas
de la sociedad en la imagen imperante del cuerpo (1997: 27),
es decir, existiria la necesidad de imagenes prototipicas del
cuerpo en atencion a articular un orden social.

Finalmente se propone que los textos de Euripides

incorporan, modifican, rechazan los
discursos, las imagenes y las practicas sociales vigentes

relativas al cuerpo. Sobre todo, si asumimos que la relacién

resignifican o

entre los sexos se articuld en Grecia en torno a la oposicion
de lo masculino y lo femenino, un modelo basado en
la polaridad que siempre cargd de rasgos positivos al
elemento masculino, la mujer seria su cuerpo o, al menos,
se expresaria en y desde su cuerpo, que es también soporte
material y campo de expresion del complejo juego de
fuerzas que constituye la emocionalidad para el griego
arcaico y clasico.

Il Medea y el cuerpo sufriente

Se ha dicho, en diversos contextos de enunciacién que,
de acuerdo con la percepcion griega antigua, las mujeres
son mas propensas a los desbordes emocionales violentos
y que ello explicaria su presencia destacada en las tramas
tragicas. No voy a discutir aqui esa afirmacion, pues me
interesa, mas bien, resaltar lo siguiente: en el universo
mental griego clasico, el pathos psicologico se experimenta
como efecto de una operacion externa y se sufre como
afeccion concentrada sobre el cuerpo, sobre la materialidad
de la carne doliente. Pero ese poder externo, ese furioso
daimon que arrebata al humano, puede también tomar el
rostro menos amenazante del amor, el deseo, el arrojo o la
valentia. En este universo, los sentimientos, las emociones y
las pasiones, aquello que nos 'mueve por dentro’, dirlamos
nosotros, tanto entidades
auténomas externas al sujeto que sufre su efecto. En el
universo mental del griego la emocién va y viene, entra
y sale del cuerpo humano, aparece y desaparece con la
velocidad y la fugacidad del relampago. En este universo,
el cuerpo es un escenario donde se despliegan las fuerzas
emocionales. En este universo mental, el ethos de una

aparecen encarnados en

persona es inestable, moldeable, alterable, deformable,
heterénomo.

Medea es, en el texto de Euripides, ejemplo de esta
concepcion de la relacion cuerpo-emocién. Medea esta

78 Margenes Vol N°18 >2025> ISNN 0718-4031

plagada de referencias sicosomaticas, y digo sicosomdtico
pues no existe para el griego clasico una diferenciacion
clara entre el cuerpo y los procesos psicologicos, algo que
se ve claramente reflejado en las disyuntivas que debe
afrontar el traductor al momento de verter un concepto
como qumo/j o frh/n. Interesante también desde este
punto de vista es el conflicto que se plantea entre el
qumo/j y el bou/lhmatoj de Medea, su ‘razén’ versus su
‘emotividad’, como reiteradamente se ha planteado. Pero
mas bien, dirfamos nosotros, Medea estaria luchando
contra su cuerpo-emocion desde su juicio o buen juicio,
que nuevamente puede ser un concepto problematico de
aprehender y traducir. Por otra parte, tenemos también el
problema de ‘las coleras’ de Medea, no siempre referidas
con los mismos conceptos: co/loj y o)rgh/, donde el primer
término remite a los intestinos y el sequndo mas bien al
ambito de los impulsos o motivaciones que, desde nuestro
punto de vista, serfan propiamente psicoloégicos. De
manera similar, aunque menos enfaticamente, se plantea
que los celos o la pena de amor que aflige a Medea tiene
un correlato corporal intenso, y seria este elemento el que,
justamente, desencadenaria su célera, es decir, a partir de
una afliccion corporal (no/soj, pa/qoj), algo que se padece,
desembocamos en una alteracion fisico-mental que se
traduce en accién; es el cuerpo enfurecido de Medea el que
dirige su mano asesina contra sus hijos’.

>> Figura 1: Vasija de terracota con una figura que
muestra la muerte de Penteo, circa 480 A. C. Periodo
arcaico tardio Fuente: https://prodavinci.com/
bacantes-de-euripides/

'Por otro lado, la Fedra de Euripides, en Hipdlito, padece su amor como una
enfermedad que la deja postrada y la descompone al punto de hacerla desear la
muerte como alivio de su sufrimiento. Que el amor es una enfermedad del cuerpo,
eso lo comprende la nodriza, quien le ofrece fa/rmakon y fi/ltron, remedios que
actuan sobre la materialidad del cuerpo enamorado. Fedra esta herida, traspasada
por las flechas de Eros, es su cuerpo femenino el que padece y expresa su ‘estado
emocional’.



Il Bailar con Dioniso

Las Bacantes presenta el conflicto entre Dioniso, el dios que
llega a la ciudad de Tebas buscando ser reconocido y la
infecta con un baile frenético, y Penteo, soberano que niega
al dios y pretende prohibir por la fuerza su culto danzante.

Dioniso esta vinculado con el teatro, pero también es
un dios que baila. Nunca debe perderse de vista que, en
Grecia Antigua, teatro y danza, sin hablar de la musica,
van de la mano y que la tragedia griega supone un
espectaculo integral y un espectador completo, como
diria Nietzsche (1980). La danza tiene un rol fundamental
en la puesta escena griega clasica: el coro (khorés) no es,
a despecho del sentido actual del término, otra cosa que
un grupo de bailarines (khoreutai) que principalmente,
ademas de cantar, ejecutan coreografias en la orkhestra,
espacio escénico asignado para tal fin, y que se distingue
claramente de la skené, donde estan los actores y donde
prima la palabra hablada.

Dioniso también es conocido como deidad del vino, pero
incluso podriamos pensar que, si el fiel del dios bebe, lo hace
precisamente para mejorar su performance como bailarin.
Pero la danza no incumbe a Dioniso solamente desde lo
teatral, sino que es parte fundamental del rito asociado al
culto dionisiaco. El propio dios puede decir que ha viajado
por Asia y Arabia llevando consigo su grupo de bailarines,
su coro, y que junto a ellos ha establecido las bases de sus
ritos mistéricos. La religiosidad dionisiaca no es como aquella
tradicional de los Olimpicos luminosos. Dioniso gusta de la
noche y de subir a la punta de los cerros, espacios amplios y
agrestes donde se puede bailar mejor y, sobre todo, al abrigo
de los ojos curiosos de los profanos.

Desde esta perspectiva, bailar es un acto sagrado, y no sélo
porque se hace en honor del dios, sino porque santifica el
alma, el cuerpo y la vida toda. Euripides dice que cantar los
himnos del dios santifica su boca, y que quien baila por los
montes santifica su vida y en su alma se hace compafero
del dios, pero esto no significa escapar de este mundo
o negarlo. Bailar es una bendicién y un placer (hedoné)
para el humano, le da purificacion (katharsis) espiritual
y fisica. Quien logra llegar hasta este punto bailando sin
cesar y permite al dios penetrar plenamente en su cuerpo,
alcanza la Mania. Pero no es que se haya vuelto loco o
simplemente loco. Esta en un plano supranormal: predice
el futuro, percibe la comunidad de la naturaleza toda y es
mensajero del dios. Bailar con Dioniso trae aparejada una
apertura de la conciencia que permite percibir el placer
de la vida terrenal, disfrutar del mundo y del instante;
una sabiduria hedonista que alivia los pesares de la vida
mortal y agita los miembros del bailarin dionisfaco. Sabio
serd entonces quien se pliegue al ritmo de los cuerpos
veloces y entusiasmados, es decir, plenos de dios. Quien
baila para el dios es feliz, corre veloz, salta, grita, agita la

cabeza y se siente traspasado por lo que el coro —es decir,
los bailarines mismos— llama dulce sufrimiento y fatiga
placentera. Asi, el danzante es introducido en un espacio
y un estado mental extraordinario, que es percibido como
lleno de dicha. Feliz o dichoso se dice en griego eudaimon,
bien endemoniado; es decir, poseido por un demonio
benévolo y juguetén, que se introduce en el cuerpo, se
apodera del espiritu y hace gritar de gozo al sujeto, que ya
no esta dividido entre cuerpo y alma, sino que vivencia un
estado divino indiferente a dicotomias superficiales. Quien
asi se encuentra bailando al son de los instrumentos de
percusion y las flautas, ese esta entusiasmado, es decir,
tiene al dios dentro de si. Por eso golpea el suelo con los
pies y al marcar el ritmo toma fuerzas para saltar mas alto,
corriendo sin respirar, llevado por una fuerza casi rabiosa.

Dioniso mismo tiene un cuerpo, pero es un cuerpo ambiguo.
Dios hecho carne humana, dios que se metamorfosea
anthropos para poder mostrase mejor como theds; Dioniso
debe mudar su divinidad en naturaleza varonil (physis
andros) para hacerse reconocer como aquello que fue
desde siempre: dios. Dios engafioso, dios con mascara,
que no es nifo ni hombre, mujer ni varén. Dios mago,
seductor afeminado, con ojos de borracho. Dios presencia-
ausencia, entonces dios artificio estético, dios mimesis: dios
(del) teatro y de la danza. Todo un juego de oposiciones
se despliega, entonces, entre el poder divino del cuerpo
danzante y la fuerza opresiva de una racionalidad
cosificadora: razébn de estado, razdén moral, razén que divide
y corta el mundo en esferas que no se tocan ni confunden.
Surge el miedo al desenfreno, el miedo al cuerpo, el miedo
al caos penetrando los muros del poder. Entra en escena
Penteo, rey que no baila, rey que controla su cuerpo, que
casi no es cuerpo, pues lo controla con mesura. Penteo,
defensor de la cordura y la identidad, Penteo que no es
mujer, pero que se trasviste para poder ver aquello que no
alcanza a incorporar en su cuerpo.

Bailar supone para los fieles de Dioniso una comunion,
bailar es un acontecimiento convivial. Lo que se busca es
generar un espacio de interaccién que permita un flujo
emocional y semiético, donde lo dicho, lo visto y, sobre
todo, lo realizado, apuntan a generar en el bailarin una
transformacion radical, una alteracion sicosomatica que
facilite la entrada en el estado baquico. Mediante una serie
de procedimientos, que van desde el travestismo hasta la
danza propiamente tal, el fiel adquiere un conocimiento
inicidtico y adviene otro. Y ese estado de otredad es
basicamente una apertura amplia, que no reconoce los
limites cotidianos: el dios no margina a nadie de su danza,
quiere una comunidad de sujetos y, sobre todo, evitar
cualquier distincion excluyente. Bailar para Dioniso es
bailar cuerpo a cuerpo: hombre, mujer, viejo y joven, todos,
unos con otros.

Facultad de Arquitectura >Universidad de Valparaiso 79



80 Margenes Vol N°18 >2025> ISNN 0718-4031

>> Figura 2-3. Copas griegas. Serie Sileno (Satiro) y
meénade. Fondo de un kylix atico, ca. 480 a.C. De Vulci.
Fuente: https://picryl.com/media/mainade-satyros-
staatliche-antikensammlungen-2654-0fe202; https://
itoldya420.getarchive.net/amp/media/mainade-
satyros-staatliche-antikensammlungen-2654-0fe202



IV El cuerpo furioso-enamorado-loco

La tragedia griega, en este caso los textos de Euripides,
incorpora, madifica, resignifica o rechaza los discursos,
las imagenes y las practicas sociales vigentes relativas al
cuerpo en la cultura de la época y, a su vez, construye un
discurso y un imaginario sobre la corporalidad? Desde la
perspectiva de una sociologia del cuerpo se ha planteado
que el cuerpo puede ser entendido como una forma
simbdlica, en la cual confluye y se proyecta una estructura
simbdlica mayor, que entrelaza representaciones y
practicas sociales, imaginarios y conductas en la trama de

sentido de la sociedad:

...las representaciones de la persona y las del cuerpo,
corolario de aquellas, estan siempre insertas en las
visiones del mundo de las diferentes comunidades
humanas... el cuerpo estd construido socialmente
tanto en lo que se pone en juego en la escena colectiva
como en las teorias que explican su funcionamiento o
en las relaciones que mantiene con el hombre al que
encarna [es] efecto de una elaboracion cultural. (Le
Breton 2002: 28).

De acuerdo con esto, y siguiendo lo que propone Loraux
(2003), se habria dado en el marco de los siglos V-V a.
. una suerte de continuidad y ruptura entre los valores
aristocraticos del a)nh/r guerrero y los valores civicos del
a)nh/r ciudadano. La valentia en el combate y la capacidad
de resistir el dolor y el esfuerzo implicados en ello, pasan
por ser definitorias del concepto griego de varon, que, en
este caso, es lo mismo que decir ciudadano y hombre libre.
Como lo muestra Loraux (2003: 67-74), lo interesante de
este proceso es darse cuenta de que en esta apropiacion
de los valores aristocratico-guerreros, la ciudad pone
en contacto dos términos que, en principio, estaban en
campos semanticos opuestos, sino contradictorios: el
po/noj (esfuerzo) y la hazafas. El trabajo, otra posible
traduccion de po/noj, y la gloria heroica no son términos
relacionados en primera instancia para la mentalidad griega
arcaica; pero en la época clasica se valoriza positivamente
este po/noj y se lo desliga de connotaciones productivas
para, finalmente, asociarlo a la actividad voluntaria del
que no tiene ni la necesidad ni la obligacion de esforzarse.
Esto configura un cuadro de oposiciones donde el varon-
ciudadano, detentador legitimo del po/noj, se opone al
esclavo sin autonomia y obligado a laborar y a la mujer
que, en si misma, seria pura molicie sin una actividad
propia, salvo el parto (Loraux 2003: 57-60). Este proceso

2N. Loraux, por ejemplo, habla del cuerpo entregado a las operaciones de pensamiento,
alas construcciones fantasiosas. (2003: 125).

*Por ejemplo, en Jenofonte, citado por Loraux (2003: 60).

de generacién de un nuevo paradigma de varén redunda
en una completa abstraccion, que transforma y difumina
la masculinidad en un entramado de instituciones civico-
politicas; de ahora en adelante, |a identidad del varén estara
sostenida y garantizada por patrones civicos fuertes. Si la
ciudadania define al varén y esta, a su vez, no es sino una
creacion legal y politica, llegamos a un modelo de hombre
desencarnado, sin cuerpo; asi, Loraux destaca la amplitud
del rechazo civico del cuerpo en Grecia (2003: 125). Por
contraste, el héroe definia su a)ndrei/a por las heridas de
su cuerpo, por la inscripcion de su gloria en la imborrable
marca de la cicatriz: Nuestra hipétesis es que el hombre
griego es viril a la medida de la sangre que derrame y que
fluye de las heridas abiertas en la ‘carne caliente . Loraux
(2003: 139). Asi, en la época clasica el concepto de a)nh/r
queda establecido en su calidad de modelo en tanto varon-
ciudadano, diferenciado y separado de otras posibles
formas de modelizacién contrarias a las del espiritu civico-
politico: para un griego del siglo V no es necesario que el valor
seinscriba en el cuerpo... [de esto] se desprende el paradigma
de una virilidad abstracta, enteramente expresada por
instituciones. (Loraux 2003: 114)%.

Pero Medea se mueve en otro ambito, para ella el campo
de comparacién y disputa es el de la batalla, de lalanza y el
escudo, pero ella vuelve al cuerpo del guerrero solamente
para decir que el supremo esfuerzo y peligro se viven en
el parto; si hay algun mérito en el esfuerzo fisico y en el
cuerpo que lo soporta es, precisamente, el momento de
dar a luz. Y ese cuerpo valiente y guerrero es también el
cuerpo que se enfurece y casi es la furia misma. La célera
es una enfermedad del cuerpo, y la mujer es mas que
nadie su cuerpo. Asimismo, no hay célera silenciosa ni
demencia latente, lo que el espectador ve es puro acto. La
cblera es sanguinaria, tortura, mutila, mata sin distincion
ni remordimiento, sus fuerzas multiplicadas y su impetu
siniestro arrastran al exceso violento. Por eso, la célera
asusta, es un espectaculo pavoroso y ostentoso, derroche
de gestos y energia que consume y destruye a la que la
padece®.

Por su parte, la locura de las ménades hace que su
corporalidad se agite y tiemble bajo su mano. La locura
se deja ver, se exhibe, y en ese darse a los ojos del otro se
concreta en accion y se agota como padecimiento, la locura
acontece, le acontece a un sujeto, no hay doblez ni engafio,
la locura es performatica. La locura es terrible en sus efectos
e impactante en su mostrarse el cuerpo desenfrenado. La

“El subrayado y el corchete son nuestros.

Para Fedra, nuevamente desde el Hipdlito, el amor es un arrebato, un caer su cuerpo
golpeado al suelo. Eros se apodera de ella y se viste con su cuerpo. Estar enamorada
es verse como enamorada, actuar como enamorada, hablar como enamorada. El amor
es coreografico, teatral. Y la pasion, la furia y la locura, al igual que la puesta en escena
no perduran, se agotan en su ser-para-ser-vistas, no tienen pasado ni futuro, no tienen
diriamos dramaturgia o texto, improvisan su despliegue.

Facultad de Arquitectura >Universidad de Valparaiso 81



82 Margenes Vol N°18 >2025> ISNN 0718-4031

>> Figura 3. Interior (fondo blanco) ménade en
movimiento salvaje, sosteniendo una cria de pantera

y un tirso. Fuente: https://commons.wikimedia.org/
wiki/File:Brygos_Painter_ARV_371_15_maenad_-_
Dionysos_with_satyrs_and_maenads_(02).jpg



locura es furiosa, la ménade salta, gesticula, tambalea,
despotrica. Pero la locura también puede, cuando asi lo
quiere un dios, cegar y trastornar el juicio, el loco/la loca
cree ver personas que no estan alli, confunde las cosas, no
distingue lo verdadero de lo falso, ciertamente no lo hace.

BIBLIOGRAFIA
Citro, S. (cord.) (2010), Cuerpos plurales. Antropologia de y

desde los cuerpos, Buenos Aires, Biblos.

Euripides (2000), Medea, Bacantes, Madrid, Gredos.

Euripides (1973), Hyppolitus, New York, Oxford University
Press (texto Griego)

Euripides (1960), Bacchae, Oxford, Oxford University Press
(Texto griego).

Euripides (1954), Medea, Cambridge, Cambridge University
Press (Texto griego).

Le Breton. D. (2002), Sociologia del cuerpo, Buenos Aires,
Nueva Vision.

Loraux, N. (2003), Las experiencias de Tiresias, lo femenino y
el hombre griego, Buenos Aires, Biblos.

Nietzsche, F. (1980), El nacimiento de la tragedia, Madrid,

Alianza.

Sennett, R. (1997), Carne y piedra, el cuerpo y la ciudad en la
civilizacién occidental, Madrid, Alianza.

Facultad de Arquitectura >Universidad de Valparaiso

83



